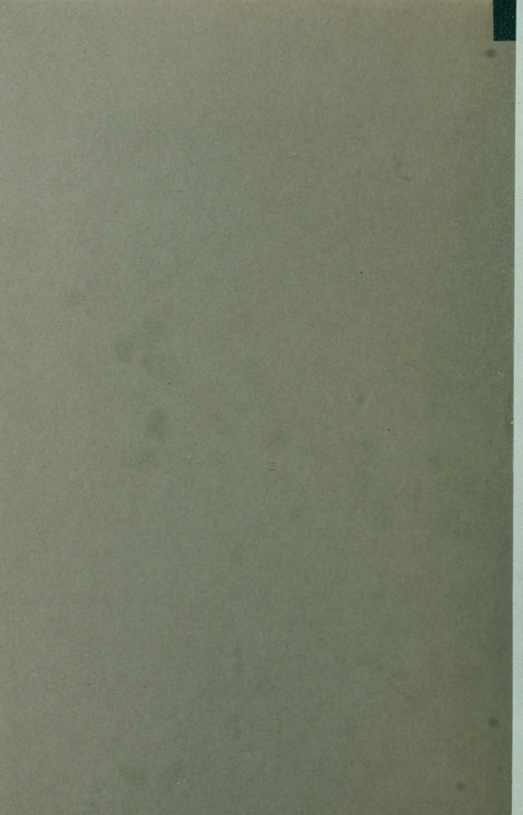


Kohut, Alexander
Notes on a hitherto unknown
exegetical, theological and
philosophical commentary to
the Pentateuch

BS 1225 K65



# MANZÛR AL-DHAMÂRI'S

HEBREW ARABIC

PHILOSOPHICAL COMMENTARY

ON THE

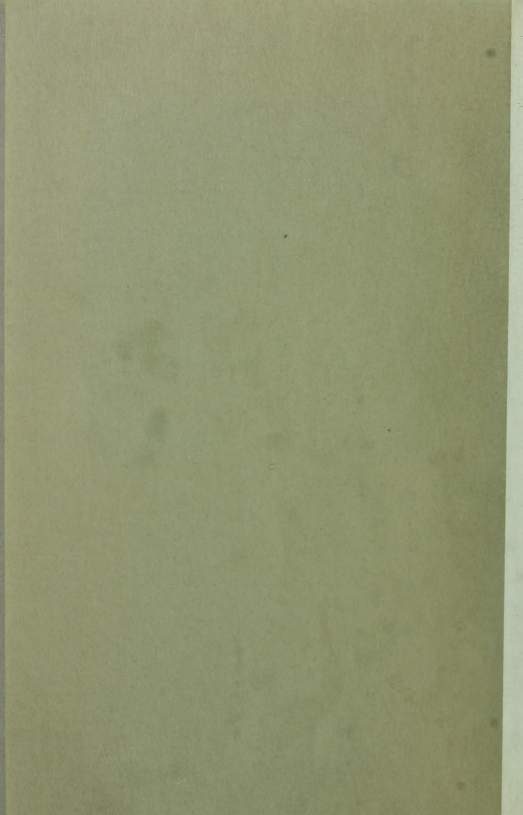
PENTATEUCH

(سراج العقول)

BY

ALEXANDER KOHUT, D. D. PH. D.
NEW YORK CITY.

FELDHEIM'S
"The House of the Jewish Book"
96 E. Broadway, N. Y. 2, N. Y.



#### NOTES ON A HITHERTO UNKNOWN

## EXEGETICAL, THEOLOGICAL

AND

## PHILOSOPHICAL COMMENTARY

TO THE PENTATEUCH.

COMPOSED BY

## ABOO MANZUR AL-DHAMÂRI

(מנצור אלדמארי)

WITH APPENDICES

CONTAINING HEBREW AND ARABIC EXTRACTS

A CONTRIBUTION TO THE CRITICAL STUDY

OF

MAIMŪNIS WRITINGS

BY

ALEXANDER KOHUT, D. D. PH. D.

RABBI TEMPLE AHAWATH CHESSED, AND PRESIDENT
OF THE ADVISORY BOARD OF THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY
NEW YORK CITY.

BS 1225 K65



A. GINSBERG, PRINTER, 158 EAST BROADWAY.

#### To

### HON. JOSEPH BLUMENTHAL

PRESIDENT OF THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY

AND TO

REV. DR. SABATO MORAIS, L. L. D.

PRESIDENT OF THE FACULTY

THESE PAGES ARE RESPECTFULLY INSCRIBED

By THE AUTHOR.

Notes on a hitherto unknown exegetical, theological and philosophical Commentary to the Pentateuch, composed by Aeoo Manzur al-Dhamâri (מנצור אל'רמארי), with appendices containing Hebrew and Arabic extracts.

BY REV. DR. ALEXANDER KOHUT IN NEW YORK.

#### INTRODUCTION.

#### A). YEMEN HEBREW MSS.

Dr. A. Neubauer, in his able essay 1) on the "Literature of the Jews in Yemen," presents a historical outline of settlements 2), and a sketch on the development of their literature. We have but little to add to these details, originally collected by the well known orientalist and traveller M. Joseph Halevy, and by Jacob Sappir, 2) who in his

<sup>1)</sup> See "Jewish Quarterly Review III, 604-622.

<sup>2)</sup> J. J. Benjamin II in his "Eight years in Asia and Africa" etc. 1859 (English Ed. p. 169), speaking of Jews in Yemen says: In the year 1522 Nibuar, a captain in the Danish navy, who had been sent out by Frederick V found in Yemen many Jews especially in the capital, Sana, where he numbered almost 2000 souls etc. Dr. Neubauer (l. c.) omitted to mention this item. The history of Ezra's attempt to induce the Jews to return to their country, and his failure, whereupon a curse was pronounced etc. etc. is also rendered by Benjamin l. c. Cf. Neubauer ibid. p. 605.

י) Cf. "Eben Saphir" (אבן ספיר) Beschreibung der Reisen des Rabbi Jacob Saphir aus Jerusalem, durch Egypten, Arabien, Yemen, Aden, Ostindien und Australien etc. etc. appeared in the publications of the society: M'Kize Nirdamim חלק שני 1866;

interesting accounts, preserved several important facts concerning the Yemen Jews and their literature. In truth, they exhibited valuable MSS. from Yemen, to corroborate their statements in regard to their literary capacities. For us still remains the endeavor to unearth the mysteries of genius, and increase, if possible, the list of productions attributed to these, our Arabian coreligionists. It therefore gives us great pleasure to be in a position to contribute our share in casting the light of day upon the obscurity of Yemen literature, and thereby render valuable assistance to Jewish science. We are under obligations to Mr. Ephraim Deinard of Newark (N. J.) for permitting us to glean the necessary bibliographical information ') respecting the MSS. in his possession, and heartily endorse Dr. Neubauer's statements ') on this point, that these MSS. should be secured by some of our large libraries, on account of their paramount importance for our literature.

We will merely confine ourselves to a brief description of the *Deinard MSS*., taking for granted, that the article of Dr. Neubauer (op. cit.) and Prof. Hartwig Derenbourg's notes on latest acquisitions in the British Museum <sup>3</sup>) are familiar to our readers.

\* \*

1—An Arabic Commentary on the Pentateuch— א Rabbenu Sa'adja al—Fajjûmi, from the beginning of the XV century. Colophon hardly legible. By means of a magnifying glass we were enabled to decipher the year: אלף תח"ד לשטרות 1804 Sel., corresponding to 1434 of our era.

[A beautiful copy, nothing missing; square Rabbinical characters folio, paper ff. 155].

<sup>1)</sup> Cf. (רשימת ספרים) No VIII Catalog Hebr, Verlag Buchhandlung & Antiquariat, Hebraica und Judaica von Ephraim Deinard—privately printed. Newark. N. J. 1889.

<sup>2)</sup> Jewish Quarterly Review III p. 614.

<sup>3)</sup> In the Revue des Etudes Juives Vol XXIII. pp. 99-116; 279-301

2—A well preserved copy of Rashi's Commentary on the Pentateuch from the XIII century. It begins with: בשם רחמן אחחיל לכתוב פי בי ה' שלמה מומשי תורה הוא יוציאנו מאפילה and יצחק ז"ל נשלם פי רש"י ו"ל על חמשה חומשי תורה הוא יוציאנו מאפילה הנבור והנורא may by read on the colophon.

There are copious margin notes with an epitome of the בעל המורים by Jacob ben Asher on page 4 1).

[Square Rabbinic characters, full copy; written on soft silk paper, folio, ff. 146].

3—Fragments of Maimuni's "Jad Hachazâka" from the XII century [silk paper. It is one of the oldest copies extant].

4-Fragments of Maimûni's Commentary to Seder Moed.

#### [Loose sheets].

5 — Maimûni's Mishna Commentary to Seder Zeraim in Arabic and Hebrew.

The colophon reads: מנמר סדר זרעים בעזרת שדי כ"ג בעמרא אתרכ"ח = 77th year of the 6th thousand = 1307 of our era.

[Deer parchment; folio. ff. 185].

6—Maimonides' Commentary to Seder Nashim 2) in Arabic, very probably from the XII century; seemingly one of the earliest copies. The collection is made by two hands. The first portion, written on paper runs till the VII ch. of Yebamoth, and the other, apparently of older date, on silk paper. The colophon again, bears inscription by another hand, which by means of mechanical appliances, we were successful in deciphering. It reads thus: על שם בית הכנסת הקרושה

Obviously the owner donated the MS. to the Synagogue at Sana in the above mentioned year 1801 Sel.=1331 of our era.

[Thick silk paper; small folio, ff. 137].

7—Commentary of מ'ב'ם' to Kodoshim, together with a part of the introduction. It begins a little before the III ch. of Zebachim.

<sup>1)</sup> Cf. Neubauer 1. c. p. 613.

י) Containing treatises to Yebamoth, Kethuboth, Nedarim, Nazir, Gittin, Sota = שומה (sic) and Kiddushin.

On the margin of page 89 he quotes the Targum Jonathan ben Uziel; on p. 137 the Commentary of D. Qâmhi. It concludes with the III Ch. of Kinim.

[Defect copy; large square characters, folio., 258 pp.]

8 מדרש עוירי by Mosheh ben Joseph ben Moshe Azîri '), as the title page reads. written by Shalom ben Mosheh in brief and decisive language. Each chapter is headed by a poem in rhyme and has short comments on the margin in Arabic and Hebrew. One copy has been forwarded to Mr. Schechter '2) who pronounces it a sort of Midrashic compilation like the מַדרש הנרול, and the other is in the possession of Mr. Deinard.

[Silk paper; Yemen square characters. ff. 194].

9—The text of the Thora verse by verse, with the Targum and Arabic translation below. The punctuation instead of being beneath the letters is placed above. XV Century.

[Some pages missing; written by various hands in Quadratschrift].

10—Yemen Ritual beginning with wedding ceremonials, grace after meals. etc. containing beautiful hymns, songs and repreated refrains. We find here Ibn Saphir's remarks regarding the ritual corroborated.<sup>3</sup>) Arabic prayers are also intermingled. The vowels and interpunctuations are on the top of the letters. The diverse Hoshana prayers deserve special mention.

[Quarto, well preserved; ff. 120].

11—Fragments of other Yemen collections in folio are also contained in Mr. Deinard's list.

12—Aggadico—philosophical Commentary on the Pentateuch, few pages of the beginning missing, and also towards the end the portion רצה. Hebrew and Arabic contents. On page 100 he calls Genesis: כפר

 $<sup>^{\</sup>circ})$  Cf. Dr. Steinschneider in N. Brüll's Central—Anzeiger für jüdische Litteratur, I., p. 413.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) See *Neubauer*: Postscript to Article on "The Literature of the Jews of Yemen" (J. Q. R. III 604—621) Ibid. IV p. 164.

<sup>3)</sup> Cf. אבן ספיר I p. 57.

and ibidem, he designates Exodus as: ספר מכילתא. בעין אלמעאני אלמנקולה. Each chapter concludes with the following phrase: ותמת בעין אלמעאני אלמנקולה מונית בעין אלמעאני אלמנקולה בי פרשת... בעורת שרי ברוך הוא נבתרי פי פרשת... בעורת שרי ברוך הוא נבתרי פי פרשת... וח my opinion ') there can be no doubt as to the authorship, for the word נור אלצלם indicates Nathanel Ben Reb Jeshaja as its author, who composed his Commentary in the year 1640 Sel.=1339. The expression, בעין makes it probable, that our MS. is merely an abridgement of the former.<sup>3</sup>)

[Yemen square characters, silk paper, with several diagrams; Hebrew Arabic margin notes, by another hand; ff. 347 small folio].

\* \*

Mr. Deinard had other Yemen MSS, which were obtained by the Columbia College '). A complete list and description thereof may

<sup>1)</sup> Mr. E. Deinard, who supposed it to be a commentary of Saâdja is therefore mistaken.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. *Neubauer*: Catalogue of the MSS, in the Bodlejan Library No. 2346 Col. 819<sup>2</sup> where full title and particulars are given.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) We reserve ourselves the privilege of treating more at length on this commentary, and in order to make a thorough study, we would beg Dr. Neubauer, whose kindness in such emergencies is well known, to place MSS. 2346, if possible, at our disposal. It seems Dr. Neubauer was aware of the existence of this copy of the "Nûr al-Dhâlam" by Nethâneel ben Isaiah, and knew moreover that it is in Mr. Deinard's collection. Cf. his "Postscript" Jew. Quart. Rev. IV 164.

י) The most important of these MSS. acquired by Columbia College are fragments of the Talmud: 1) of במרים; 2) of מנילה; 3) of מנילה; 5) of מנילה; 5) of מנילה; 5) of יונד written on paper by David ben Meoded. According to Mr. Deinard, the Mishna is not in the same arrangement as in our printed text; as frequently for the word משנה is substituted. Three pages are missing from Talmud Pesachim. Marginal glosses from Maimuni's חבר added. According to Dr. Max L. Margolis A. M. "The Colombia College MS. of MeGhilla" etc. these two codices are both written by the same scribe on paper, of equal size. (11, 3+8, 2 inches, of which 9+5, 8 are covered by the text.) The Script is the Yemen Rabbinical. Several glosses on the margins and between the lines; few in אפרים ז"ל, פירוש המשנה, ערוך, ספרא, רב נטרונאי ז"ל, ירושלמי, ר' יהודה בן יצחק ז"ל, רב האי ז"ל, חשובות הגאונים, רבותינו, הכמים ז"ל, רב האי ז"ל אי דרוב האי ז"ל בי דרוב האי ז"ל אי דרוב האי ז"ל אי דרוב האי ז"ל אי דרוב האי ז"ל בי דרוב האי ז"ל אי דרוב האי ז"ל בי דרוב האי ז"ל ב

be found in his above mentioned Catalogue 1): ריטימת ספרים No. VIII.

Before we enter into the discussion of our actual subject, we must in a general way give a few brief items concerning another important MS. in our possesion, the so called בדרש הנדול (Midrash Haggadol). Not desiring to usurp the rights of the worthy editor Mr. S. Schechter of Cambridge we will merely limit our privilege to a few cursory remarks. The מרכש הגדול (MS. Deinard) is in two volumes, treating of Genesis and Exodus, the remaining portions to Leviticus, Numbers and Deuteronomy are to my regret not in my possession. Several hypotheses have been advanced in regard to its authorship by Dr. Levi 2) of Breslau, and Dr. D. Hoffman 3) of Berlin. Mr. Deinard claims, that this Midrash originates traditionally from Rabbi David al-Adêni, and he is supported in his view by Dr. Neubauer 1), who states: "None of the MSS. known of this Midrash bear the name of the compiler, but his name is given in another Midrash composed after him 5). In a MS. of this Midrash on Genesis, in the possession of Mr. Deinard, we read the full name of the compiler, as follows: מורנו ורבנו נר מערבי דור ב"ר עמרם אלעדני שמדינת עדן—Midrash of our Master and Rabbi. the light of the West, David, son of R. Amram al-Adêni". After thorough perusal of the MS. I can conscientiously say, that I do not find any such inscription as spoken of by Dr. Neubauer, save Mr. Deinard's own note on the cover, which he styles thus: מדרש מ"ר דוד אל עדני probably by

quotations which the author gave me, are without any value, and I could only utilize three citations which I duly acknowledge in my forthcoming Arûkh Supplement, chapter : מנרנת המערכה page LIV Note 7.

<sup>1)</sup> Among other MSS, purchased by the College may be noticed a commentary on the Zohâr to Leviticus; Prayer Books and Songs; A Bible from the 8th or 9th century of the 5th Thousand; Yemen Sidurs etc. We do not wish to detail a description of each. It may be found in Mr. Deinard's Catalogue ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf his essay on "Ein Wort über die Mechilta des R. Simon" (Breslau 1889).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Ueber eine Mechilta zu Deuteronomium" in *Hildesheimer's* Jubelschrift (Berlin 1890) pp. 83—98; Hebrew text pp. 1—32.

<sup>4)</sup> Literature of the Jews in Yemen" J. Q. R. p. 615.

<sup>5)</sup> Neubauer in J. Q. R. II p. 333 ff.

hearsay <sup>1</sup>). We can therefore not conjecture how Dr. N. arrived at the above conclusion. At any rate, it is not our purpose either to endorse or dispute his statements. We would only state, that by means of extracts from Mr. Schechter's copy, <sup>2</sup>) I have after diligent collation <sup>3</sup>) identified my MS, as the *Midrash Haqqudol*.

As regards the MS. itself, our description must necessarily be faulty at the best, as our copy is incomplete. From בראשית a few

<sup>3</sup>) Already in Vol. vii of my Arûkh Completum (1891) article אָרָ (8) p. 94b; 95a I have utilized an extract from Mr. Schechter's copy of the מררש הדרול and found the citation identical with that in my copy, afterwards. By the collation of several other excerpts, I was convinced that my MS. is the Midrash Haggadol. Mr. Schechter requested me to forward the MS. for collation, which is very necessary for his edition, but I was unable to comply, as Mr. Deinard did not desire to give up the MS. from his

י) Nothing definite is known about the author of this compilation (Cf. Steinschneider, hebr. Bibliographie XX, 1880 P. 135 ff). Rabbi Jacob Saphir (Eben Sappir I. 76b) declares, that he saw the מררש הגדול in Yemen, and there they consider Abraham, Maimúni's son as its author. Dr. D. Hoffman says, he can not prove whether this be merely circumstantial traditional evidence or not, but in the מררש הגדול are numerous excerpts from the Yad Ha'chazâka taken verbatim. At all events the collector must have flourished after Maimonides. Cf. Dr. Hoffman ibid l. c. p. 85.

<sup>2)</sup> There are quite a large number of copies extant. The work was brought from Yemen by Shapira, who sold several fragmentary copies thereof to Mr. Adolf Sutro, the San Franciscan Jewish millionaire. Our late lamented father in law, Rev. Dr. Albert Siegfried Bettelheim, M. D. in the Sutro Library, מדרש called our attention to the existence of this מדרש in the Sutro Library, where he at one time was Bibliothekar; but being occupied with the edition of our שרור השלם we could not devote proper attention to the matter. I have repeatedly appealed to Mr. Sutro to allow me to collate my copy with his, without success, he emphatically refused my petitions. Perhaps some one else will be more successful. There is also a copy in the "Berliner Königlichen Bibliothek". (MS. Or. 1204-1208 fol.) There are furthermore, several copies in the British Museum, as has been shown in the catalogue of Prof. Hartwig Derenbourg published in the Revue des Etudes Juives Vol. XXIII, l. c., although Dr. D. Hoffman ib. l.c. mentions only 2. Neubauer in his Catalogue of the MSS. in the Bodleian Library, mentions under No. 2338 col. 814, a certain מדרש חמשה חומשי תורה which he (in his Additions and corrections 1163b) supposes to have been compiled by David al-Adêni. (Cf. Steinschneider. Hebr. Bibliog. XX p. 135). Mr. Schechter quotes his copy of the מררש הגרול in his edition of the Aboth de Rab Nathan p. XV. This is the property of Mr. Claude Montefiore.

pages are missing at the beginning, and in fact the whole of Genesis is in poor condition. On the first page are laid down interpretative rules of the Aggâda. Each portion is headed by a lengthy poem. 1) The portion treating of Exodus is in very good state. Both parts are profusely annotated by other hands in Arabic and Hebrew, and glosses from the יערוך 2) are extracted without however referring to the proper source. This מורים is of great importance for Biblical exegesis. A number of beautiful legends 3) are preserved for us in this compilation, recorded in outline in the Talmud and Midrash, but here more elaborately reproduced.

Let us now, after this lengthy prologomena, approach the subject at hand. We have presented to the reader a summary of the literary activities of the Yemen Jews, with the intention of attracting special

possession. I voluntered my services, however, in the collation of the MSS., and have myself culled several new words occurring in this "Great Midrash" with their various readings, which I have inserted in my forthcoming work: "Supplement" to the ערוך השלם. I have very carefully gathered all those foreign words, explained their meaning, and I believe, my painstaking efforts will be utilized by Mr. Schechter, to whom I have forwarded 78 advance sheets of my השלמת הערוד השלם, containing the new words (in my copy to Genesis and Erodus) and the in which are also included innumerable readings, variations and explanations. I regret exceedingly, not to have had access to the other portions of this מדרש, so as to have a complete collection of the words and etymological differences (for Mr. Schechter had promised to send his MS. for my perusal) but all this, according to Mr. Schechter's kind suggestion, I shall render at the end of his edition. These unknown words are quite important, as I have shown in the "Supplement חין הערך" (printed in New York, 1892).

<sup>1)</sup> The poems in MS. *Deinard*, I have copied and forwarded for publication to the "Jewish Quarterly Review." Vol. IV. This we did with the view of rendering a service to Mr. Schechter.

<sup>2)</sup> Cf. our forthcoming "Supplement" chapter B: השלכות and ch. C: השלם, where numerous iustances are given.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) We published some of these legends in the American weekly journal: "The Independent" of Oct. 29th and Nov. 5th 1891 which we have also forwarded to Mr. Schechter. The German version appeared in Dr. Rahmer's "Jüd. Litteraturblatt" in January, February, March and April 1892.

Mr. Deinard) all the more, as until now no mention has been made of this interesting MS. for it is quite a novel contribution to the history of exegetical, theological and philosophical studies. No precise information concerning its authorship, and period of compilation can be gleaned from the MS. itself, as we only have the portions to Leviticus, Numbers and Deuteronomy, (with title page missing) and the other volumes to Genesis and Exodus are not extant. Only one fact is indisputable, namely that the large Quadratschrift 1) clearly designates Yemen for its nativity, which assertion is emphatically corroborated by Mr. Deinard, whose brother in-law purchased it in Yemen.

For the present, a brief description of the commentary composed by Aboo Manzûr al-Dhamûri will suffice. Our assumption is namely confirmed by the striking circumstance, that each and every chapter ends in the following clause: חב מא ארדת תביינה מן בים רא ג א ל ע ק ו ל למן אראד אלפרק בין אלעקל אלמעאני פי פרש׳... פי ס ר א ג א ל ע ק ו ל למן אראד אלפרק בין אלעקל ואלמעקנו בעורת שדי ב״ה לעולם ועד

"Finished the necessary explication of the Parashah..... in the Lamp of Wisdom, for him who wishes to know the difference between the intellectual, the prudent, and the reasonable, with the aid of the Almighty, blessed be His Name, forever and ever!"

It is therefore obvious to my mind, that we encounter here no one else than the renowned author of the אָלעקון, whose name is Aboo Manzûr al-Dhamâri, given in full among the sources cited by Daûd al-Lawâni, in his Midrashic compilation on the Pentateuch, (of a philosophical character, based upon Maimonides.) 2) entitled "A short but sufficient Midrash". 2)

י) The Script is identically the same, as in the מררש הגדול, leading us to conjecture that one and the same scribe copied these two different commentaries. The similarity is wonderfully striking, more so, than in any of the MSS. described.

<sup>2)</sup> Composed in the year 1484—1493 Comp. Dr. Neubauer's able essay on the "Literature of the Jews in Yemen" Jewish Quarterly Review, Vol III., Page 615.
3) It is also worthy of mention, that among other contemporaries

Among other authorities are specified:

מדרש אלמעלם דאוד אלעדני ז"ל ודרש אבן ישעיה וסראג אל עקול למנצור אל דמארי ומדרש הביאור לסעיד אבן דאוד אלדמארי ומדרש החפץ ') לאלהכים יחיא אבן כלימאן אלדמארי

This shows us that the Al-Dhamâris were a family 2) of vast scholarship, and that the author of our by of, which does not be not

Following the suggestion of my learned friend, I hasten to comply all the more readily, as I fear the MS. will not remain in my possession much longer. This, however, I may safely state, that it most certainly deserves a scholarly edition, and I therefore gladly direct the attention of Arabic students to its importance for Midrashic, as well as theologico-philosophical literature. In my estimation wealthy libraries f. i. the Bodleiana, the British Museum, or in America, the Harvard Semitic Museum, lately endowed by the ever ready munificence of

he enumerates David al-Adni, author of the Midrash Haggodaul; Cf. also Neubauer's Catalogue of the Hebrew manuscripts in the Bodleian Library—No. 2493 Column 885.

<sup>1)</sup> This Midrash, (of an ethical, homiletical and philosophical character), was composed in 1430 by the physician Zecharjah (Yahya) ben Solomon. Cf Neubauer's above quoted essay ibid. Page 614.

<sup>2)</sup> It is somewhat astonishing that Prof. Graetz has omitted mentioning any member of this remarkable family.

Hon. Jacob H. Schiff, would do well to gain possession of this valuable MS, of Mr. Deinard.

#### B) DESCRIPTION OF THE MS.

Before giving abstracts of this remarkable Midrash, I wish to enter upon a general description of our MS. With the exception of the first few pages, the edges of which are partly mutilated, and consequently the writing somewhat illegible, the MS. is well preserved, loosely bound in leather, the inside cover consisting of rags, closely written over with Arabic matter, which owing to an evident attempt to decipher the same, has been cut in several places, exhibiting another layer of hieroglyphics, hardly intelligible. Its form is a small folio. containing 115 unnumbered 1) sheets, written with excellent black ink on soft silk paper, yellow with age, annotated at intervals by margin notes,2) evidently of more recent date, seldom legible, probably for reason of the quality of ink used, or more likely, on account of erasure by too much handling. As we have had occassion to remark in the introduction, the first page, which may have served as an important clew to the work, is unfortunately missing; as far as I can make out, it begins, (Page 2 a) with the following words: יו וימשט ייי וימשט ייי וימשט ייי וימשט ייי and closes (Page 114 b), with the words: יהלל לייי followed by the eulogy: בריך רחמנא דסייען בריך ובריך שמיה הוא ברחמתיה על מא דאשתאר.

A later hand adds the entire chapter of Psalm CXLIII, with the

For sake of convenience I have numbered the pages, as I must needs refer to them continually,

<sup>2)</sup> For instance: Pp. 6a (left margin); 6b (right); 17b (bottom, several lines); 18b (r); 19b (r); 20a (l); 29a (l); 29b (r); 30b (r); the margins on pages 40 b and 41a and b are closely annotated; 43b (r); 45a and b (l) and on top of the page etc. etc.

<sup>3) (</sup>m) This usual form of expressing the *Tetragrammaton* is utilized throughout the Midrash; as I notice in the copy of the *Midrash Haggâdol* in my possession the Holy Name is thus expressed: m and on a cup excavated by my friend Prof. Dr. J. P. Peters, D. D. of New York, while conducting explorations in the Orient, I found the identical m, without the circumflex below as in al-Dhamâri's MS.

only variation of ילרוד ייִי שמע תפלתי instead of לדוד שמע ייִי תפלה; also in the tenth verse, תנחני בדרך מישור instead בארץ. The language is mixed, consisting of Hebrew and Arabic; the Hebrew forming about one third in proportion to the Arabic employed, Hebrew sentences being frequently interrupted by Arabic quotations. To our great regret and disappointment, the colophon reveals nothing which may lead us to conjecture about the authorship of our MS.

As to the composition of the Midrash, we will merely state, that to judge from the abundant references to its previous portions, which our author cites at every available opportunity, it is proven beyond a doubt, that the parts treating of *Genesis* and *Exodus* have been composed by him also, and seemingly written in the same style, as adopted in the parts in our possession. The quotations to his own commentary are the following:

Portions of Genesis referred to in our MS.:

Pages 4b; 19a; 48a; 56a; 56b; 60b; 82b (twice); 97b. etc. etc.

Quotations from various parts of Exodus:

Pages 1a; 3a; 3b; 6b (twice); 17a; 23a; 25b; 27b; 37a (three times); 42b; 51a; 65a; 77a; 80a; 97b; 105a; 108a; 110a. etc. etc.

#### C) AUTHORITIES.

Before enumerating the various authorities cited in our MS., we must certainly give preference to the quotations from the Talmud, which are however instanced without any particular mention of the exact sources, omitting almost invariably the references to chapters and pages 1). When quoting Rabbinical dicta, he usually cites the phrase:

<sup>1)</sup> As to the omission in regard to the pages, it can not be a matter of astonishment, if we reflect upon the fact, that in olden times the Talmud was not numbered, and even Nathan ben Jeckiel uses as basis for his quotations, only the themes of Talmudical discussions to be found in their special chapters. Samuel Arkevolti was the first, who numbered the pages, and he did his task very insufficiently, peculiarly enough apologizing for the many deficiencies by the convenient circumstance, that the

י"ל אלחכ' ו"ל (קאלו אלחכ' י), or simply י"ל (מאלו ז"ל י), or simply י"ל (מאלו אלחכ' ז"ל י). In bringing different opinions, he distinguishes the sentences by saying: מן אלחכ').

Our author entertains such profound reverence for traditional authorities, that even when occasionally quoting the Targum and Massorah, he suffixes the usual sign of honor לוב, Thus for example: לוב, אול אלמסורת זייל, לי מתרגם זייל.

Furthermore, we find references in our MS. to שנה ז"ל) or חכמי משנה ז"א, as well as to רמי חלמור ").

The following are the Talmudical treatises referred to in our MS.:

- 1. On page 4b (beg.)- מסכת תמיד.
- 2. 19a: מסכת יומא (quoting כמצליף see Arûkh Compl. V, 219a).
- 95a and b: מסכת ראש השנה (quoting בראש השנה (עובריו לפניו כבני מרון)
- 4. 78b: מסכת חגיגה מסחכל בד' דברים ראוי לו) מסכת חגיגה (כאלו לא בא לעולם
- 5. 80a: מסכת ברכות בין עיניך שהעושה) מסכת ברכות (תפלין בין העינים הרי זה דרך מינות

work being published on the Sabbath, he was unable to make the proper amendations. Cf. Kohut Introduction to the Arûkh Completum Volume I, page XV.

<sup>1)</sup> For instance: Page 5b (middle): 6a (m); 6b (m); 11a (beginning): 22b; 23a; 25a; 26a; 27b; 30a (twice); 36a; 36b (several times) etc. etc.

<sup>2)</sup> For example P. 14a; 15a; 28b; 71b (several times); 26b etc. etc.

<sup>3)</sup> P. 11a; (beg); 12a (m); 12b (m) etc. etc.

<sup>1)</sup> P. 7a and 7b (beg), and several other instances.

<sup>6)</sup> P. 71b; 90a; 94b etc. (Cf. also 47a; 51a)

י) P. 106b; on p. 92a, however, אהל is omitted when quoting אהל "The men of Midrash."

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) P. 15a; 25b; 27b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) P. 25a.

<sup>)</sup> P. 62a.

<sup>10)</sup> See R. Hashana 16a.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) See Chag. 11b; for the various readings compare: Kohut Arúkh Completum vii, 312.

These are the only five instances where our author refers to special tractates of the Talmud, there are however, abundant examples which we can not enumerate, where he quotes the Talmud abstractly, without mentioning the treatise.

From the earlier Midrashim he quotes Sifra and Sifre.

- 1. On p. 10b: לאל פי ס פ ר א להבדיל בין טרפה כשר לטרפה פסול
- 2. 24a: שור או כשב שור לא אדם עלי מא תביין פי ספרא
- 3. 72a (end): קאלו פי ס פ רי כל מי ששכח הלכה יבוא וישנה וכל שיש לו לפרש יבוא ויפרש
- 4. 92a (end): הרי כלאם מדרש meaning undoubtedly Sifre (Cf. § D No 32—Peculiarities).

Among the later Midrashim, references are made to Pirke d. R. Eliezer, to which he seems to be specially partial, as our quotations will indicate.

On Page 18b from chapter XLVI.

- 34b IV.
- 35a — Ibidem.
- 35b - I.

Cf. also (Appendix to 38b).

On Page 31b he says to look up Rabbi Akiba to the "Midrash of the letters" עלי מא דר' עקיבה פי דרש האותיות .

Only three post Talmudical authors are quoted as authorities in our MS. namely: Sa'adja Fajjûmî ²), Ibn Jeschaja ²), (לשנה זישיה הזמן זע"ל) and Maimûni, the latter occasionally cited as משה הזמן זע"ל.

1. On Page 110a he renders the opinion of Sa'adja to Deuteronomy, XXXIII, 2 regarding the location of the Mts. Sinai, Seïr, and

 $<sup>^{1})</sup>$  "Othioth de Rab. Akiba"; see Zunz Gottesdienstliche Vorträge p. 168 Note b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sa'adja is not mentioned by name, but by his renowned work Kitâb Al-amanath (כתאב אלאכואנאת).

<sup>3)</sup> This author, as we have shown in the *Introduction*, (Page 14) is specified among the authorities given by *Daûd al Lawâni*, and as the manner of quotation testifies, he must have been an older contemporary of *Manzûr al-Dhamâri*, for the significant but is attached to his name.

Paran to the following effect: אן סיני גבל אלמאנאת באמאנאת ווקאל פי כ ת א ב אלאמאנאת אן סיני גבל אלמקאבלה להא והדי יעגב מווסט בין בלדאן ויסמא כל גהה מנה באסם אלבלד אלמקאבלה להא והדי יעגב אלעואם גדא לאנך תגד הדי אלחכם ז"ל געל שעיר ופארן וסיני שי ואחד כמא קאל ייי מסיני בא וורח משעיר הופיע מהר פארן ואיצא כל מא ינסב אלי גהתה קאל ייי מסיני בא וורח משעיר הופיע מהר כלאם גריב לא אדרך לה מעני הנא (For variations Cf. Al-Amânât ed. L. p. 133).

2. Ibn Jeshaja 2) (Page 57b).

כעת יאמר ליעקב: : Efor explanation to Numb. XXIII, 23 he says: כעת יאמר ליעקב קאל אבן ישעיה ז"ל אן הרי אלוער ישיר בה אלי משה הזמן זצ"ל וצלח קאל אבן ישעיה ז"ל אן הרי אלוער ישיר בה אלי משה הזמן זע"ל.

3. Maimonides.

The main source of our author's explications, whether of hermeneutical or religio-philosophical character, is *Maimūni*, on whose writings the framework of the entire commentary rests.

CHAPTER A) SEFER HAMITZWOTH (ספר המצוות) 3).

Throughout the Midrash there are abundant quotations from both divisions, viz. from the מצות עשה and לא תעשה, or, as the author has it: מ, אלעשה and מן אלעשה. Let us add the statement, that the title of the book is not always given, and frequently only extracts of the same are to be found, without accurate references to their respective paragraphs.

Page 5a he says: קד ביינה ר' פי אלאצל אלתא מן ("פי ספר המצוות

- 9a quoting §§ 150, 151, 152, 159 (מן עשה) and §§ 127, 173, 175, 179.
- 10a § 179 (מן אלנהי) <sup>5</sup>).

י) See Ch. III (צווי ואוהרה p. 83 ed. Leipzig).

<sup>2)</sup> See our description of Ibn Jeshaja's מור אלעלם in Introduction pages 8 and 9 No. 12. It is to be highly regretted, that the portion to place (and from there to Deuteronomy) is missing, hence we are unable to collate this passage. Can not our friend Dr. Neubauer do it from his copy?

3) This book appears to have always been known by its above given

Hebrew title; whether its Arabic name is کتابالشرایح seems very doubtful. See: Peritz, "Das Buch der Gesetze von Moseh Ben Maimun" Introduction Note 1.

<sup>&</sup>quot;) He refers to the treatise on: 'ממול ערפו (Sefer Hamitzwoth שמול ערפו וכו'). (תצ"ג שמיני (Sefer Hamitzwoth שמיני (תצ"ג)). ") Without mentioning the title.

Page 12b (end) § 129 (מן אלנהי).

- 13b §§ 96 and 109 (מו מצות עשה) 10).
- 18b and 90a (end of the book) 2).
- 20a § 336 (מו אלנהי).
- 21a §§ 131, 132 (מן אלנהי).
- 23b §§ 31, 37 (מו מצות עשה).
- 24b (end) § 153 (מן מצות עשה).
- 28b (twice) §§ 4 and 9 (מן עשה), also מן לא תעשה
- 30a referring to the first root 3).
- 30a §§ 235, 236, 237 (מו אלנהי).
- 61a § 36 (מן מצות עשה).
- 61b § 95 (מן מצות עשה).
- 62a Introduction of the book 4).
- 77b quoting the second root 5).
- 86b § 52, 53, 54 (meaning, although not mentioning מן מצות עשה).
- 90a § 36 (מן אלנהי).
- 95b § 287 (מן אלנהי).
- 96a § 179 (מן אלנהי).
- 100a § 53 (גמלת וארבעין מצוה מן אלנהי)!)
- 108b § 194 (מן אלנהי).

CHAPTER B) Maimûni's Mishna Commentary (פירוש המשניות).

It is a remarkable fact, that our author quotes neither the Hebrew title "Sefer Hamaor" (the Luminary), חספר המאור, nor its Arabic name "Kitab-al Sirâġ' ") ביוי ולשעלק.

without mentioning title.

<sup>1)</sup> Omits title.

עלי מא ביין ר' ז"ל פי אבר מצוה פי ספר המצות. ("

<sup>3)</sup> See our edition of Sefer Ham, mentioned above, p. 12 a.

לי מקרמת כפר המצוות (on page 81a of our MS., mention is made of the Introduction also.

ים מפר המצות קאל פי אלאצל אלתאני (corresponding with p. 14b of our edition.

<sup>°)</sup> Completed in the year 1168 (?)—It is more familiarly known by its Hebrew-Arabic title אלסראנ. Cf. Geiger's Wissenschaftliche

He refers to the special treatises, but in no case mentioning the name of the commentary.

We glean the following six references to the Mishna Commentary from our MS.:

Page 8a to Massecheth Aboth.

- 10a to Eduyoth.
- 10a last chapter to Machshîrin.
- 96b (beg.) Ch. X to Massecheth Synhed.
- 107b Ch. V to Massechet Aboth.

The sixth quotation being the most important, (containing an excerpt from Maimuni's Introduction to סדר מהרות), we hereby reproduce with variations from Dr. Derenbourg's Arabic text (MS.—Pages 13b—15a beginning).

After having enumerated the various kinds of uncleanliness, he continues: עלי מא ביין רבינו ז"ל פי סדר מהרות: פטומאת שרץ פיהא ללהא אב ואחד והו אן שמונה שרצים האמורים בתורה מטמאין, ארבעה מנהא נלדהא ולחמה סוא והי האנקה והכח והלטאה והחומט, ואמא אללחם ואלדם ואלעצם פהכמהא פי סאיר שמונה שרצים סוא ואלעצאם לא תננס אברא. 1). וטומאת נבלה פיה אב ואחד איצא, ואלנבלה הי אלמייתה לכן לא פרק בין בהמה מהורה

Zeitschrift für Jüdische Theologie I p. 418 ff. Dr. Derenbourg l. c. cites passages from the book to corroborate the date of composition, which he naturally fixes at 1177 (4937), as Maimûni in his preface himself has it. This supposition is combated by Geiger (Cf. p. 419 Note), who declares, that the revision of the work took place in 1178 (4938), and refers us to Maimûni's Gutachten No. 54, which shows that the work was not quite finished in 1177.

<sup>(</sup>י Our author has abbreviated and somewhat changed the text. In Dr. Derenbourg's text of Maimonides' Introduction, our passage reads as follows: מומאת שרץ פיהא אב ואחד פקט ודלך אן אלשרץ נפסה הוא אב אלתמאנייה אנואע הטומאה. והדא אלאסם אעני אלשרץ ואקע עלי כל שכץ מן אלתמאנייה אנואע אלמדכורה פי אלתורה והי החלד והעכבר והצב והאנקה והכח והלטאה והחמט והתנשמת. ודם אלשרץ ולחמה ושחמה פי אלנגאסה סוי וארבעה מנהא גלודהא ולחומהא איצא סוי והי האנקה והכח והלטאה והחמט ועטאם אלשרץ וחדהא במנרדהא לא תננס וסאיר אלשקצים ואלשרצים כאלצפרדע ואלסלחפאת ואלאפאעי ואלחיאת ונחוהא אלכל מאהר לא יננס.

לטמאה ובהמה טמאה לא פרק בין שחמהא ולחמהא דבחת או נחרת פהי נגמה, ואמא בהמה טהורה אדי נשחטה כראוי אינה מטמאה וכדאלך אין חלבה מטמאה ולעצם ואלקרן ואלצלף ואלצפר בין מבהמה טמאה בין מבהמה טהורה אדי הי במפרדהא ') פהי לא תננס '), וטומאת מת פיהא ט' אבות מת וקבר ואדם שנטמא במת וכלים הנוגעים בדאלך אלאדם וכלים הנוגעים במת ואדם שנגע באול איך אלכלים ואלכלים אדא נגעו איצא בדאלך אלאדם אלדי נגע בכלים וכלים שנגעו בכלים שנטמאו במת והאוהל והו אן יך ישראלי אבל הגוי והבהמה ובן שמונה חי הולאי לא יננסו ולא יתנגסו באהל. והדי אלעדד הו למעני ראשון ושני ושלישי ואמי לענין כרת פלים דאלך יך עלי טומאת מת פקט. '') וטומאת שכבת זרע פיהא אב ואחד והו אלמני אלדי יכרג מן אבן תסע סנין פמא זאד בשרט אן יך אביין, '') וטומאת מי חטאת פיהא אב ואחד איצא בודאלך אן כל מי חטאת יעמל לאלטהארה אדי נזרק על הטהור יציר טמא בשרט אן יך פיה כדי הזייה. '') וטומאת פיהא ג' אבות העוסק בשריפת הפרה

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> This reading seems preferable to מנרדהא of our accepted word. See previous note.

ומומאת נבלה פיהא אב ואחד פקט בחדא אלאסס ואקע עלי אלמיתה מן נמיע ודלך אן אלנבלה נפסהא אב הטומאה והדא אלאסס ואקע עלי אלמיתה מן נמיע אנואע אלבהמה ואלחיה בין טמאה בין טהורה. ובין אלטמאה ואלטהורה פרק אנואע אלבהמה ואלחיה בין טמאה בין טהורה. ובין אלטמאה ואלטהורה אדא נשחמה שחיטה כשרה עלי מא תבין פי חולין פהי טאהרה ואלטמאה לא פרק בין אן תדבח או תנחר או תמות מותהא אלטביעי. ואיצא אן נבלת בהמה טמאה וחיה בין טמאה בין טהורה לא פרק בין לחמהא ושחמהא לטומאה ובהמה טהורה ליסת כדלך בל שחמהא ארא מאתת לא יננס ושחמהא לטומאה ובהמה טהורה ליסת כדלך בל שחמהא ארא מאתת לא יננס ודנה וזכנין it is obvious that our MS. uses a peculiar method of abbreviating the original text. Maimonides has yet additional remarks, (from וסנבין of the text) which are omitted entirely.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) This portion is a summary of the original text beginning with: אלנו אלאול מן סדר (Derenbourg's edition: אלנו אלאול מן סדר פהא חסעה אבות p. 2 until p. 4).

י) The original reads: ולק אן אלמני ודלך או אב ואחד ודע שנים ויום אחד שכבת זרע שרום הוא יכרו מן בן חשע שנים ויום אחד פמא יאד. Then follow in the original text references to Sifra (VI  $\S$  4) and Nida 43a, and then there is the remark: יכון לונה אביץ which our MS. has in view, omitting again the following observations of Maimonides until חממאת מי חמאת.

י) Maimonides in the portion beginning with: יטומאת מי חטאת is

ופרים ושעירים הנכנס דמן לפנים השורפן טמא ושעיר המשתלח המשלחו מטמא בנדים 1). וטומאת זבה פיהא ז' אבות הזבה עצמה ובועלה ודם זיבות שלה ורוקה ומימי רגליה ומרכבה ומושכה וכראלך אלנדה וכראלך אלזב ולא פרק בין בועל נדה או זבה או יולדת בתוך שבעה לזכר או בתוך ארבעה עשר לנקבה 2) ופי הדה אלז' אבות 2). וטומאת צרעת פיה ד' אבות. מצורע בימי ספרו 1) ומצורע בימי נמרו ובנד מנונע ובית מנונע כו'.

Here Al-Dhamâri interrupts his quotation by scriptural citations, and winds up with some remarks concerning metal vessels to the following effect:

וטהרת כלי מתכת באש ואן אנכסרת טהרת ולאכן אדי זאד סבכת ועמלת אנייה רגעת אלי ננאסתהא אלאולי ולו סבכת (אלא) [אלף: read] מהה לכן הדה אלטומאה מדרבנן עלי מא דכר ר' ז"ל פי מסכת כלים "). ואמא אלטומאה אלדי קד דכרת פהי מן התורה וסאיר (אלטמאות) [read] יור הדה הי מדבריהם ") בל " אן פי טומאת ע"ז תלויח פי אלנץ והו קול והטהרו והחליפו שמלותיכם ") ואעלם איצא אן אלנוי לא ינתם ולא ינתנם ולכן נזרו עליהם שיהו כזבים סוא שכבת

1) Our MS. excerpts only the salient points of the section begin-

ning with: וטומאת החטאות, and ending with: משמא בנרים.

י) Maim. says: מצורע מוחלט והו יתסמי איצא מצורע בימי which our author fails to mention.

more explicit, and refers also to his explanation to Para IX, 1. Our author accepts the results. (ר"א אומר יוה שתי, הויות)

<sup>2)</sup> Our author somewhat dissarranges the order. The original text reads: אלנדה פיהא הדה אלסבעה אבות בעינהא וכדלך טומאת זב תשתמל ואלנדה פיהא הדיה וזובו ושכבת זרעו ורוקו ומימי רגליו ו מ ש כ ב ו ומרכבו עלי סבעה אבות והי היב וזובו ושכבת זרעו ורוקו ומימי רגליו ו מ ש כ ב ו ומרכבו ואד וקד עלם אן לא פרק פי אלטומאה בין בועל נדה או זכה או יולדת בתוך Then follows a long explanation omitted in our MS., where also instead: ומשכבה is to be corrected: ומשכבה ומשכבה.

<sup>3)</sup> This repetition is superfluous.

<sup>&</sup>quot;) The author has in view the following passage of the original text: (Derenbourg p. 8 in the middle.) ומי כלי מתכת כאצה חכם מא לים הו לים הו לים מלים הובעד דלך יפ סאיר אלכלים ודלך אנהא אדא אנתנסת באי אלננאסאת כאנת ובעד דלך אנכסרת פקד תטהרת באנכסארהא פאדא סבכהא ורגע ועמל מנהא אנייה תאניה רגעת אלי נגאסתהא אלאולי אלתי כאנת פיה והדא איצא אנמא הו מדרבנן. Maimonides himself, then refers to his explanation in Kelim (XI, 1).

י) See the original text (l. c. beginning with: והרא אלאבות).

<sup>7)</sup> Ibid. p. 11 (end); 12 (beg.)

זרעו אינה מטמאה 1) ואלמת לא יטמא משכב אצלא ונבלת העוף לא תננס אלא בבית הבליעה שנא' נבלה וטרפה לא יאכל לטמא והדה אלטומאה מדרבנו ואדי ננעה נבלת העוף עלי סאיר נסם אלאנסאו נאהיד עלא תיאבה פאנהא לא תננסה 2), ואבות (הממאות) [הטומאות] אלדי הי מדרבנו חשעה וארבטיו וכל מו אנתנס מאחד מאבות הטומאות בין אדם בין כלים בין אוכלים בין משקיו פהו יסמא ראשון למומאה ואלדי ינצם באלראשוו יקאל לה שני ואלדי ינצם באלשני יקאל לה שלישי ואלדי ינצם באלשלישי יקאל לה רביעי והי אכר דרנה פי אלמומאה ואסנדו דלד אלי קול תע' ובא השמש וטהר ישיר אלי יום רביעי, וכל הנוגע בחלל חרב חרב כמת לטמא טומאת שבעה. וקאלו פי תאני מהרות ') הראשוו שבחוליו טמא ומטמא והשני פסול ואינו מטמא הראשוו והשני שבתרומה טמאין ומטמאין, השלישי פסול ואינו מטמא, הראשון והשני והשלישי שבמקדש טמאין ומטמאין, הרביעי פסול ואינו מטמא. פקד באן וצח אן אלרביעי הו נהאיה אלטומאה ואיצא או כל מא הו סוא אלאב פהו יסמא ולד הטומאה אעני אלשני ולשלישי ואכרביעי ') לפול תע' כל זרע זירוע אשר יזרע טמא הוא פאלו אלחכ' הו ממא ואינו עושה כיוצא בו ממא והדי מו מעני קו' ז"ל אין אוכל מטמא אוכל והרי מן התורה ואמא מדבריהם פהי תננסהא. ואעלם ") אן אלחכם אלדי יעם אבות הטמאות נמייעה ') הו אנהא תנגם אדם וכלים וכל ולד הטומאה לא ינגם לא אדם ולא כלים ואנמא יננס אוכלים ומשקיו ") ותצחיח ") הדי בונה ינעכם לאנד תקול כלמא הו יטמא אדם ובגדים פהו אב הטומאה וכל מא הו אב הטומאה

י) Ib. 9a beginning with: וטומאת זיבות.

<sup>2)</sup> A short summary of our original. Ibidem p. 13 ff.

י) Ibid. p. 15a, the text reads thus: ובי תאני מהרות קאלוא.

<sup>&</sup>quot;In our Arabic text (p. 15a, towards the middle), the idea is brought forth with greater clearness: ויסכון איצא אלראשון ולד הטומאה ואלשני ולד הטומאה סוי באן ראשון או ולד הטומאה ותכמי אלמשנה כל מא סוי אלאב ולד הטומאה סוי באן ראשון או דר הטומאה ותכמי אלמשנה כל מא סוי אלאב ולד הטומאה סוי באן ראשון או The remaining portion is again left out by our author, and he takes up the thread of his discussion at the passage beginning in Maimûni's Arabic text with the words: ומדרבנן איצא תננס אלאכלין ללאכלין ללאכלין (Ibid. p. 15 towards the end).

 $<sup>^{5}</sup>$ ) Our author now continues at the passage: (Ibid. 16a middle)

ואלחכם אלדי יעם כו'

י) Ibid. we read: בלהא.

י) Ibidem has still another word: פֿקט.

<sup>&</sup>quot;) Herewith is indicated the passage in Maimûni's text: (Ibidem p. 16a at the end) אואטלם או הדה קציה מגעכסה כו'.

הו יטמא אדם ובגדים וולד הטומאה יטמא כלים מדרבגן. ולמשקין ז' ') אלמא ואלטל ואלזית ואלכמר ואלעסל מן לנחל '2) כאצה ואללבן ואלדם ותולדותיה מי העין והפה והחוטם והאוון ומי הרגלים. טל מניו כו' כו' כו' ב'.

This abstract, and others which we will reproduce under Division D, will suffice to convince a close observer of the abundant material for *philosophico—historical* research which our MS. contains, and assure him of its importance for the critical study of Maimuni's writings, especially the *Moreh*. Before we carry out our intention, however, let us treat of the references contained in our MS. to Maimuni's monumental work, the *Mishne Thorah*.

#### CHAPTER C) YAD HACHASÂKAH (יד החוקה).

This great work of Maimonides, which procured for him such wide celebrity, is rightly designated by its author as: "The work", or "Our great work", ') containing besides an introduction, fourteen books, which circumstance is indicated, as is well known, by the title: יך החוקה, and י"ר are quoted by Manzûr al Dhamâri with their full names at the end of our MS. (Page 114a).

We will quote the passage in full, for reason of its significance: לכל היד החזקה ולכל המורא הגדול: נאמ' במשה הזמן ") כמשה בן עמרם ז"ל נאמר במשה בן עמרם ולכל היד החזקה ומשה הזמן עשה ארבעה עשר ספר (sic) מנין י"ד ישיר אלי קטע אל חיבור. קאל פי משה בן עמרם המורא הגדול ומשה הזמן עשה מורה נבוכים והי דל אלת אל חאירין זצ"ל").

יועסל אלנחל (ibid.) ועסל אלנחל.

<sup>1)</sup> Ibidem p. 17a end.

<sup>3)</sup> Here our author, following his own method, brings proofs from scripture, and takes up other themes.

י) Maimonides in his writings, frequently refers to the חבורנו, אחבורנו מודול or simply: חבורנו הגדול or simply: ייבאפ א

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) As we had already occasion to remark, (pp. 18 and 19), our author honors Maimonides by this title.

<sup>&</sup>quot;) To attribute even to books the devotional 5", seems a somewhat exaggerated reverence.

It is a strange coincidence, that the איר החוקה, as well as the Mishna Commentary are not designated by title in the body of the work. References are made, however, to the following treatises of the Mishne Thorah:

MS. Page 8a to הלכות דעות

- הלכות מאכלות אסורות 9b
- 9b [הטומאות] (הטמאות אבות שאר אבות (הטמאות)
- הלכות מקוואות 10a –
- 18b הקדושה התורה הקדושה לאדם להתבונן במשפט התורה הקדושה (18b הטהורה 1)
- ולידע סוף עניניהם °) כפי כחו ודבר זה שלא ידע 18b לו עילה ולא מעם °) אל יהי קל בעיניו ואל יהרום אל יוי פן יפרוץ בו ואל תהא מחשבתו בו כמחשבתו בשאר דברי החול בוא וראה כו' עד ואל יחפה דברים אשר לא כן על יוי
- 18b אכר קרבנות 'His words are: כל מה שאתה יכול ליתן 'His words are לו טעם תן שכל משפטי התורה וכל חקותיה עיצות מרחוק מנדול העצה.
- םפר נשים 23a
- 26b הלכות יסודי התורה (<sup>5</sup>
- ° 33a ספר הפלאה (°
- 83a מהלכ' תפלה (Cf. VII § 14.

י) Cf. Mishne Thorah, Hilch. Meila, VIII § 8 where, however, is missing.

<sup>2)</sup> Ibidem ענינם.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Ibidem: ודבר שלא ימצא לו טעם ולא ידע לו עילה כו'. There are still other minor differences.

<sup>&</sup>quot;) He probably designates: Hilch. Temûra IV § 13, where we read: כל מה כו' תן לו טעם ורוב דיני התורה אינן אלא עצות מרחוק מגדול העצה לתקן כל מה כו' תן לו טעם ורוב דיני התורה אינן אלא עצות וליישר כל המעשים.

<sup>5)</sup> The same quotation occurs on pp. 29a and 70b.

<sup>6)</sup> Meaning: Hilch. Erachin I § 9.

<sup>7)</sup> On p. 67a, our author again cites the same chapter to the following effect: תם אנא יבארך שלא עשני נוי שלא עשאני (sic) עבר שלא עשני נוי שלא עשה תורתי כתורת גוי ולא כתורת עבר ולא כתורת עשאני אשה. כלומ' שלא עשה תורתי כתורת גוי ולא כתורת עבר ולא

- פרק חמישי מהלכו׳ חמץ ומצה 86b –
- 87a הלכות אשות
- 98a (end) הלכות תשובה
- 114a and b איל רבינו ז"ל (¹ He says:

[שמונה] פיסוקין <sup>°</sup>) שבסוף התורה מותר לקרותן <sup>°</sup>) בבית הכנסת בפהות מעשרה ואעפ"י שכל התורה מפי הגבורה <sup>י</sup>) הואיל ומשמען שהן אחר מיתת משה הרי נשתנו ולפיכך מותר ליחיד לקרות אותן.

CHAPTER D) THE GUIDE OF THE PERPLEXED: מורה נבוכים.

This book is mentioned under both Hebrew and Arabic titles, in our MS. (at the end of Page 114a) b). Whilst the Hebrew title is not again referred to in our commentary, the Arabic is yet specified several times on pages 70b (end) and 93b (beginning), with the abbreviated designation אלרלאלה. There are quotations in abundance from all three parts of the Moreh, characterized by him respectively:

ו) – אלמו (מלנו) (סר (אלנו)) (וו אלב') (מלנו) (סר: י) אלמול (מלנו) אלמול (מלנו) (מלנו)

אשה. In Hilch. Tefilla VII, § 6 this argument is not to be found, hence it seems original with our author.

<sup>1)</sup> To this, the source is omitted, but I have traced it to Hilch. Tefilla XIII § 6 (with some variations.) See the following notes.

<sup>2)</sup> One of our author's eccentricities is to write: פֿיכוקי, פֿיכוקי, פֿיכוקי, פֿיכוקי, פֿיכוקי, פֿיכוקין (instead of פֿיכוק, פֿסוקין) f. i. on pages: 56b, 79a; peculiarly enough, on p. 87a the correct spelling is rendered.

י) Hilch. Tefilla I. c. has: לקרות אותם.

י) Ibidem reads: יומשה מפי הגבורה אמרם

<sup>5)</sup> Cf. page 25, where extract is given.

<sup>&</sup>quot;) He peculiarly uses throughout the book אלנו instead of אלנו, and spells continually inst. אלאול This however is often the case with other authors. Cf. for example: Dr. Neubauer's Catalogue No. 1971 col. 658.

<sup>7)</sup> So quoted on pp. 26b, 43b etc. etc.

<sup>9)</sup> On p. 78a etc. Four times (p. 45b, 70b, 71a, 80b), he cites the closing Ch. אבר אלדלאלה. As to the title: אבר אלדלאלה see further below.

As we have already remarked, these citations are of the utmost importance for the critical study of the מורה. It is therefore advisable on appropriate occasions, to extract these specimens, and for sake of accuracy, compare them with the original text edited by Munk. As we have previously indicated, (page 8 ff.) Al-Dhamâri, who continually refers to Maimonides as: 'סְבְּל רְבִינוֹ וֹיִיל שְׁרַח (בִּינוֹ זִייל שְׁרַח (בִּינוֹ זִייל שְׁרַח (בִּינוֹ זִייל שְׁרַח (בִּינוֹ זִייל שְׁרַח (בַּינוֹ זִייל שְׁרַח (בַּיִנוֹ זִייל שְׁרַח (בַּינוֹ זִייל שְׁרַח (בּבּינוֹ זִייל שְׁרַח (בּבִינוֹ זִייל שְׁרַח (בּבּינוֹ זִייל שְׁרַח (בּבִינוֹ זִייל זִייל מִבְּח (בּבּינוֹ זִייל זִייל שְׁרַח (בּבִינוֹ זִייל זְייל זְיִיל זִייל זְייל זְייל זְייל זִייל זְייל זְייל זְייל זְייל זִייל זְייל זְייל זְייל זִייל זְייל זְייל זְייל זְייל זְייל זְייל זְיִיל זְייל זְייל זְייל זְייל זְייל זְייל זְייל זִייל זְיִיל זְייל זְייל זְיִיל זְיִיל זְיִיל זְיִיל זְיִיל זִייל זִייל זְיִיל זִייל זִייל זִייל זִייל זִייל זְיִיל זִייל זִיל זִייל זְיִיל זִייל זִייל זְיִיל זְיִיל זְיִיל זִייל זִיין זְיִיל זִייל זִיין זְייִין זְייִין זְייִין זְיִילְייִין זְייִין זְייִין זְייִין זְייִין זְי

#### I ALGÂZU AL-AWALÛ אלנון אלאול אולס.

Page 3b treating on אלאסבאב אלמענאה, probably refers to Moreh I. chapter 69. ¹)

- 3b צלם אלהים ורמותו chapt. I. (See *Appendix* Arabic text.).
- 4a אלצפאת (attributes) chapt. L ²). (See Appendix Arabic text.).
- 7b the sin of Nadab and Abihu chapt, V 3).
- 18b the nature of existing things טביעת אלוגור (chapt. LXXVI.
- 34b Chapter XIII.
- 36a the expression מקום chapter VIII.

Page 38a, are cited the chapters XXXI, XXXIV with the additional remark, that they are separately treated in Dalâlath among the

<sup>1)</sup> See Appendix Arabic text.

<sup>2)</sup> See Munk's Edition of דלאלה אלהאירין I, 57a (Arabic text). On p. 27a, he quotes of the same ch. verbatim. (See Appendix, Arab. text.)
3) See Munk ibid. I, 16b; Friedländer "Guide of the Perplexed" I, 46.

י) Munk I, 127b טביעה אלוגור.

chapters on the Divine attributes, government, prophecy, Merkhâba and Providence 1).

Page 45a (end): chapter on הליכה = ch. XXIV.

- 74a: Closing chapter = LXXVI.

0

- 74b: He hints at Maimûni's opinion, meaning ch. LXXIII (Dialogue of the Philosopher).
- 78a: Quoting Maimûnis explanation on חמונה = ch. III.
- -- - - - - - - LXVI.
- 83b: On the great Synagogue ch. LIX.
- 108a: Chapter on the Rock, meaning Abraham = ch. XVI.

#### אלנזו אלב׳ 11

Page 19a: The Revelation on Mount Sinai, meaning ch. XXXIV 2). (יבין לי פי פצל ל"ד).

- 26b: Are quoted chapters XXXVII, XXXVIII, XXXIX and XL.
- 35a: Are quoted chapters VII and XX.
- 36a: On Intelligence (עקל מפארק), in the sense of angel ch. VII and VIII.
- 43b: On the explanation of Numb. VII, 89, and quoting ch. XXXIV 4).
- 55b: On the measure of Og, meaning ch. XLVIII. ) He says: לית הדי בממתנע בקדר תלת טולה או אכתר קלילה ותלת אלתסעה

יהרה אלאצול כלהא מפרקה פי אלדלאלה פי פצול אלצפאת ופצול (י אלתרביר ופצול אלנבווה ופצול אלמרכבה ופצול אלענאיה.

<sup>2)</sup> In Munk's edition, and in fact in all others, it is the 33rd ch.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In our edition it is contained in ch. VI; See Munk II, 16a ff. (Arabic text). Concerning יקול מפארקה consult Munk "Le Guide des Égarés" II, 67, note 4.

<sup>&#</sup>x27;) In our edition, the passage referred to, is to be found in ch. XXI (Munk I, 26b). See also ch. XXXVII (Munk ib. 44b).

<sup>&</sup>quot;) Maimûni (ch. LVII, in Munk II, 99b) gives a full explanation. He says: ולים סריר אלאנסאן עלי קדרה סוא לאנה לים הו תובא ילבסה בל
אלסריר יכון אבדא אכבר מן אלשכין אלדי ינאם עליה ואלמעתאר אלמתעארף

הלאתה פלא יצהר אלקליל אלא אלי חסבת מן אלשכין לא מן הלסריר אלסריר.

On 56b: On the Imagination and the Degrees of Prophecy: אלצייר ch. XLV 1).

On Page 71b: On the Prophecy of Moses. ch. XXXVI. 2) Quoted therefrom is a sentence: אן משה לם יאתיה  $(^{\circ}$  אלוחי  $^{\circ}$ ) עלי מא כאן יאתיה מן קבל מן נובת  $(^{\circ}$ ) אלמרנלים אלי אן פני דור המדבר בנמלתהם.

On Page 72b: On the Influences emanating from God and the Intelligences—quoting ch. XII °). It is very interesting to note this lengthy abstract. We therefore reproduce it in the original with its respective variations. These are his words:

וקאל פי אלנוו אלב' פצל י"ב: והדה אלאמור כלהא קד ביינאהא <sup>7</sup>) אנהא לא תנאקין שייא <sup>8</sup>) ממא דכרתה <sup>9</sup>) חמלת <sup>9</sup>) שריעתנא לאן מלתנא מלה עאלמא כמאלה כמא ביין תע' עלי ידי <sup>11</sup>) אלסייד <sup>12</sup>) אלדי כמלנא וקאל רק עם חכם ונבון הנוי הגדול הזה, לכנה למא אתלפת מחאסננא שדאיד <sup>9</sup>) אלמלל אלנאהלייה <sup>11</sup>) ואבאדו <sup>9</sup>) חכמנא ותואליפנא ואהלכו <sup>9</sup>) עלמאנא חתי עדנא נאהלייה <sup>7</sup>) כמא תואעדנא בדנובנא וקאל ואבדה חכמת חכמיו ובינת נבוניו תסתתר וכאלמנאהם פתעדת אלינא אראהם <sup>9</sup>) כמא תעדת אלינא אכלאקהם ואפעאלהם כמי <sup>9</sup>) קאל פי תעדא לינאה אלגאהלייה <sup>9</sup>) קאל פי תעדא <sup>19</sup>) ובנימוכי ארא אלגאהלייה <sup>9</sup>) אלינא ובילדי נכרים ישפיקו, תרג' יונתן בן עזיאל <sup>9</sup>) ובנימוכי

<sup>1)</sup> Cf. Munk ib. II, 92b; Friedländer "The Guide" etc. etc. II, 205 ff.

<sup>2)</sup> Munk II, 80a (Arab. text.).

עממיא אזלין 1) פלמא נשאנא עלא 2) אעתיאד ארא אלגאהלייה נאת הדה אלאמור אלפלספיה כאנהא גריבה ען שריעתנא כנראבתהא ען אלארא אלנאהלייה וליס אלאמר בראלד.

On page 83b: Our author treats on the explanation of אדוני האדונים (ch. VII), <sup>3</sup>) indicating the spheres (סייד אלאפלך) <sup>4</sup>).

- 107b: Quoting ch. XXX.

#### ווו אלהאלה=נזו אלני (Page 78a).

The third portion of the Moreh is quoted four times under the heading: אבר אלדלאלה, meaning the closing chapters of the same, whilst אווי is cited once only 5).

- On page 45b: On the Death of Moses, Aaron and Miriam, by the "kiss" of God, and referring to אבר אלדלאלה. Our author no doubt has in view ch. LI, towards the end. (Munk III, 129a).
  - 70b: Quotes the closing chapter: פי פעל אלכאתמה פי אכר
  - 71a: On the enumeration of the stations, meaning ch. L.
  - ") ויחשבה לו צדקה משתקה מן צדק והו :צדקה On the term אלעדל והו איצאל כל דו חק חקה.
  - 78a: On Deut. IV, ii. His words are: השך ענן וערפל: יקול אנה וכדורת נוהרנא לא אנה תע' יחים בה ישיר לי צ'למה מואדנא וכדורת נוהרנא לא אנה תע' יחים בה צבאב או סחאב תע' אללה ען דאלך בל כמא ביין ר' ז"ל פי אלפצל אלי"א מן אלנזו אלתאלת. ")

י) Ibid. עלי וbid. 2) Ibid. עלי.

<sup>3)</sup> In our editions ch. VI.

יא Munk (II, 16a) has: ואדוני הארונים סיד אלאפלאך ואלכ ואכב.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) See above p. 27 Note 8.

י) Our author designates thereby ch. LIII. The original text (Munk III, 131a), has: ואמא לפטה צדקה פהי משתקה מן צדק והו אלעדל הו איצאל כל די חק לחקה.

י) At what our author hints, (ch. IX) is more thoroughly explained by Maimonides. He says: אהו מסתור ענא בנמאם או בטלאם או בעראם

Al-Dhamâri cites Maimonides several times as principle source of his explications, under the usual title: לְּחֶל בְּיִיןְ בִי וְיִּבְּי, and invariably suffixes the phrase: So is it to be found in "ינוּ אַלְתִעלִיל". Although puzzled by this expression, I am, nevertheless quite sure, that our author had thereby the third part of the Moreh in view. The following array of such quotations will afford us sufficient proofs for our statement.

On Page 2a we read: פאל שמואל הנביא החפין ליוי בעולות וובחים Page 2a we read: כשמוע בקול יוי וקאל ישעיה ז"ל למה לי רוב זבחיכם יאמר יוי וקאל ירמיהו הכהן משמוע בקול יוי וקאל ישעיה ז"ל ו') כי לא דברתי את אבותיכם ולא צויתי אותם '') על דברי עולה וובח [וגו'] וקד ר' ז"ל ביין הדה אלמעאני נאיה אלביאן כי אם את הדבר הזה שמעו בקולי '') וקד ר' ז"ל ביין הדה אלמעאני נאיה אלביאן ווד it is obvious that with the reference to "the explanation of this object" by Maimonides, the words of the latter, as contained in the XXXII chapter of the third volume ') of the Moreh, are designated.

On Page 3b: We are again referred to: נון אלחעליל (See Arabic Appendix).

5a: For the explanation that "not the soul but the body is the sinner", (הנפש אינה חטאת ואינו חוטא אלא נוף) the X. ch. of נוו אלתעליל is quoted, and probably Moreh III ch. XII is indicated thereby, wherein Maimûni deals with the topic that the properties of the soul depend on the condition of the body °).

או בסחאב ונחו חלך אלאשארה לכוננא מקצרין ען אדראכה מן אגל אלמאדה והדא הו אלקצד בקולה ענן וערפל סביביו תנביהא עלי כון אלמאנע כדורה והדא הו אלקצד בקולה ענן וערפל סביביו תנביהא עלי כון אלמאנע כדורה Al—Dhamâri avails himself of Maimûni's language, without giving a verbatim quotation—a method which is followed also in his citations on pages 70b and 71a.

<sup>1)</sup> This belongs to our author and is not used by Maimuni.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> In the Bible (Jerem. VII, 22) it is said: ולא צויתים.

<sup>&</sup>quot;) Here is omitted the clause: ביום הוציאי אותם מארץ מצרים על מדים ביום הוציאי אותם מארץ מצרים על מדים וובח.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Omitted again: צויתי אותם לאמר. Either the copyist abbreviated our quotation, or our author cited from memory.

<sup>5)</sup> See Munk Arab. text III, 72a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibid. III, 20a; Friedländer: "Guide" etc. III, 41.

On Page 10a (end): is quoted the 12th class of the precepts contained in Gazú al-Tâlil, to the effect, that obedience to the commandments is called sanctity, whilst the transgression of the same: unclean-liness. והיתם קדושים זו קדושים זו קדושים מצוות שנא' ועשיתם את כל מצותי וכהאלך והייתם קדושים לאלהיכם וכמא אן אלמצוות תסמא קדושה ומהרה וכדאלך אלעבירות תסמא מומאה עלי מא ביין ר' ז"ל פי אלגמלה אלי"ב פי גזו אלתעלין.

On Page 11b: For the text: וביום השמיני ימול, the authority of

<sup>1)</sup> This gives us the clew to the passage contained in the XLVI ch. of the third part of the Moreh, (אלנמלה אלחאריה עשרה) according to which Maimûni says: (Munk III, 105b, 106a): עור את זכחיהם לשעירים אשר הם זונים אחריהם אמא אלחכמים ז"ל פגעלוא עור את זכחיהם לשעירים אשר הם זונים אחריהם אמא אלחכמים ז"ל פגעלוא עלה אטראד כון כפרת צבור בשעירים לעציאן עדת ישראל כלהם אולא בשעיר עוים ישירון אלי ביעי יוסף הצדיק אלמקול פי קצתה וישחטו שעיר עוים ונו"... אן יתדכר וידכר בדנבה דאימא כמא קאל וחטאתי נגדי תמיד ואנה ילומה אסתגפאר דלך אלדנב הו ונסלה ונסלה בטאעה ואנה ילומה אסתגפאר דלך אלדנב הו ונסלה ונסל נסלה בטאעה תכון מן נוע תלך אלמעציה.

<sup>&</sup>quot;) The source is Moreh, III ch. XLVII (contained in the precepts of אלומלה אלתאניה עשרה: אמאי. Maimūni's words (Munk III, 109b) are: אמא פולה תעאלי והתקדשתם והייתם קדושים כי קדוש אני פלים הו פי מעני טומאה וטהרה בונה נץ ספרא זו קדושת מצות.. ולדלך יתסמי אלתעדי עלי אלמצות איצא On page 29a the same chapter is referred to, under the title: גזו אלתעליל Therefore, the identity of פי אלנמלה אלי"ב פי אל נוו א ל ג'. with אלנו אלני (third part of the Moreh), is not to be denied.

Maimuni's explanation is cited "according to the great value of circumcision": קד ביין ר' ז"ל עלה על מילה עלי ונוה כתירה פי א ל ג מ ל ה א לי "ד מיין ר' ז"ל עלה על מילה עלי ונוה כתירה פי א ל ג מ ל ה א לי "ד. Our author here undoubtedly, had the Moreh III., ch. XLIX in view.

On Page 18b: Is quoted ch. XIII of Gazû al-Tâlil 1).

— 81b: In explaining Deut. VIII, 2 to the effect, "that all nations shall know, it shall be published throughout the world, that those, who devote themselves to the service of God, are supported beyond their expectation", our author refers to the XXVI. ch. of Gazû al-Tâlil. למען ענחך לנסותך מענאה לתעלם אלמלל דאלך וישהר פי אלעלם באן "ל מא ביין ר'ז"ל מן אנקטע לעבארתה תע' רוקה מן חית לא יחסב. עלי מא ביין ר'ז"ל פי נוואלתעליל פצל כ"ו. 2

On Page 87a: Elucidating the text (Deut. XVII, 5), our author says: "it is a natural reluctance of people to slay women. This is also the cause, why in the law of idolatry it is said: "man or woman", a phrase which does not occur in any other law". א הדי בא שה הדי בלה לשפקה אלנאס באלטבע עלי קחל אלנסא ולדאלך ביין את האשה: הדי כלה לשפקה אלנאס באלטבע עלי קחל אלנסא ולדאלך ביין הדי אלתכריר פי ע"ז כאצה לעצמהא מא לם יני מחל דאלך פי חלול שבת ונירהא מן אלמצוות וקר ר' ז"ל ביין הדי פי גזו אלתעליל פי אלנמלה אלתאנייה. "

For the explanation of Deut. XXI, 5 he refers us to: אלנמלה א המשניה פי נזו אלתעליל, meaning ch. XXXVII of volume III (Munk III, p. 80b) MS. Page 93a (beg.).

<sup>1)</sup> I could not trace the quotation in this case, as frequently the wrong chapters are indicated.

<sup>2)</sup> In our editions ch. XXIV. The quotation is a verbation citation of the mentioned ch., with the only variation, that for: אית אוואר, Munk (III, 52b) reads: יוֹם, which is of the same signification, שייש being synonymous.

<sup>&</sup>quot;) Ch. XXXVII, which is is headed with: אלמצות אלחי תעמנתהא אלמצות אלחייה, treats of the same idea, couched almost in the same words. See Munk III, 79b (beg.): אלנסט באלטבע עלי קתל און איט או איט או וכרר וקאל את האיש אלנסא ולדלך איצא ב"ן פי עבודה זרה כאצה איט או איט וכרר וקאל את האיש או את האישה מא לם יני מחל דלך פי חלול שבת ולא פי גירה כוי

We have purposely reserved the following quotation in our MS., for reason of its paramount importance.

On Page 33a (end), we read, that "the compensation for a slave is uniformly estimated at half the value fixed for a free man": 5x5 ר' ו"ל פי אלגמלה אלה' פי נזו אלתעליל וגעל תמו אלעבד עלי אלעמום נצה תמו עלי אלעמום אלחר. This passage is a verbatim repitition of Maimûni's statements (Moreh III, 40th. ch., containing the precepts of the fifth class) with only a slight variation. 1) The sentence following, however, according to which, Maimûni, in contradiction to Levit. XXVII, 3 asserts, that the value of a free man is sixty (and not fifty) shekels 2), exhibits a glaring mistake, to which Munk 3) and Friedländer 1) have already called attention. We eagerly sought for an explanation in our MS., but were even more astonished to find the embarrassment increased by a no less grievous error, for Al-Dhamari informs us, that the value of a free man is estimated at "Sixty shekels less one". Having explained Maimûni's expression: פיך לאלשכץ אלואחד ששים שקל .Al-Dhamâri argues thus: פיך לאלשכץ חסר אחד אלדי נצף דאלד שלשים מסאוי לתמו אלעבד, פצח או תמו אלעבד עלי אלעמום נצף חמן אלחר עלי אלעמום ואלדי מבן ששים ומעלה לא יחסב לאנה אכד באלאנחטאט.

There are sometimes cited in our MS. larger portions from the Moreh without the exact allusion to the respective portions of the

וֹגעל תֹמן אלעבר עלי: The original text (Munk III, 87a) reads: וֹגעל תֹמן אלחמן אלחמן אלחמן אלחמן אלחמן אלחמן אלעמום (Maimūni says: (Munk Ibid.) לאנך תֹגד ערכי אדם אכתרהא ששים שקלים ודמי עבד כסף שלשים שקלים.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Le Guide" p. 307, note 4. <sup>4</sup>) Friedländer III, 190, note 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) His words are: ואמי קו' עלי אלעמום פי אלחר פאן תנבר נמיע אלערכים מן בן חדש אלי בן ששים שנה ינבר אלנמיע מאיה ויה והו מעני קו' אלערכים מן בן חדש אלי בן ששים שנה ינבר אלנמיע מאיה ויה והו מעני קו' עלי אלעמום. As Maimûni himself codified, (Hilch. Arâchin I § 3) that the value of a free man is estimated at fifty shekels, we are desirous of finding the basis of his, and Al-Dhamâri's deviation. Who can solve this problem?

Al-Dalâla. We give herewith the following specimens of some interest for the critical elucidation of the original text.

#### A).

On Page 72b: Our MS. commenting on Deut. I, 5 הואיל משה באר את החורה refers to אוול אלדלאלה without any further precisive hint at the chapter. I discovered the source, however, in the prefatory remarks to the Moreh 1).

ולים אלגרין בהדה אלמקאלה ") תפהים נמלחהא ") ולא ללמבחדיין באלנצר ") ולא תעלים ניר מן לם ינצר ") פי עלם ללנמהור ") ולא ללמבחדיין באלנצר ") ולא תעלים ניר מן לם ינצר ") פי עלם אלשריעה ") אעני פקההא אד לים ") נרץ הדה אלמקאלה כלהא וכל מה הו מן נמטהא הו עלם אלשריעה ") עלי אלחקיקה "ו", בל גרין הדה אלמקאלה "ו" תנביה רגל דיין "ו") קד אתצע פי נפסה וחצל פי אעתקאדה צחה "ו" שריעתנא, והו כאמל פי דינה וכלקה ונצר "ו" פי עלם "ו" אלפלאספה "ו" ועלם מעאנייהא "ו" וגדבה "ו" וגדבה "ו" אלעקל אלאנסאני וקאדה ליחלה פי מהלה "ו", ועאקתה צואהר "" אלשרעה "" אלשרע או יבקע "ב" פבקי "" פי חירה "" ודהשא "" אמא אן ינקאד מע עקלה ויטרח כל "" מא עלמה מן תלך אלאסמא פיצן "" אנא קד "" אטרח קואעד אלשרע או יבקע "ב" מעמא "" פהמא מנהא ולא ינגדב "" מע עקלה, פיך "" קד אסתדבר עקלה ואערין "" ענה, וירא "" מע דאלך "" אנה גלב עליה אדייה "" ופסאד פידינה ""

ויבקא י) מעתלך י) אלאעתקאדאת אלבילייה י), והו מנהא עלי וגל י) וכאמה י) פלא יזאל פי אלם קלבה י) וחירה שדירא. י)

B).

On page 65a: Elaborating upon the Enumeration of the Stations (Numb. XXXIII) our MS. quotes קאלו אלחכי, which is undoubtedly a copyist's error, as I discovered its identity with some abstracts from the 50th chapter of the third part of the Moreh. Let us cite Al-Dhamâri in full:

וקאלו אלחכ' ז"ל ') מן דאלך דכר אלמסעות צאהר ") אלאמר אנה דכר מא לא פאידה "') פיה אצלא "') ומוצע "') אלהאנה "') אלי דאלך עצימא "') נדא "') וואמא "') אלמא הי יקינייה "') ענד אלדי ראהא "') ואמא "') וואמא "') אנמא הי יקינייה "') ענד אלדי ראהא אלתצדיק "ב' אלאסתקבל "') פיציר דכרהא בבר ואלכבר ימתרק "') אליה אלתצדיק ב' מן ואלתכדיב ענד אלסאמע. תם "') קאל ז"ל ומן מענזאת "') אלשריעה "') בל מן אעצמהא "') אקאמה "') ישראל פי אלמדבר ארבעין סנה "') וגוד "') אלמן פיה כל יום ודאלך אלמדבר הו כמא שהד "') אלכתאב נחש שרף ועקרב וצמאון אשר אין מים והי מואצע בעידה גדה מן אלעמארה "') ניר טביעייה ללאנסאן תם "''

be: פי דינה. 1) Ib. יובקי. 2) Ib. reads it in two words: מע תלך. 3) Ibid. has היירה שרידה (1- ונל 1bid. 1bid. היירה שרידה (1bid. 1bid. היירה שרידה).

<sup>&</sup>quot;) That this is the copyist's error is conclusively proven by the expression אום קאל ו"ל (twice), whereby the author indicates the citation from the Moreh, which he abbreviated. The last line contains complimentary remarks, requesting the reader to compare the remaining portion, which he styles deep and unfathomable. ") Munk III, 121b), has the reading אוני וויין אולה הוא אלוהם אלרי יסבק אלי אלכאטר קאל ויכתב משה את מוצאיהם ומן אול הדא אלוהם אלרי יסבק אלי אלכאטר קאל ויכתב משה את מוצאיהם על פי יוי. מוצאיהם של פי יוי. שלמענואת (ברא וויכתב מארי וויין) Ibid. בארא וויין אלמעהבל (ברא ויתטרק ברא ויתטרק (ברא ויתטרק ברא ויתטרק (ברא ויתטרק וויין) Ibid. ביין וויין מעלום וויין וויין מעלום (ביין וויין וויין מעלום (ביין וויין וויין מעלום (ביין וויין וויין מעלום (ביין וויין מעלום (ביין וויין מעלום (ביין וויין וויין וויין מעלום (ביין וויין מעלום (ביין וויין ווויין וויין ווויין וויין ווייין וויין וויין וויין וויין וויין וויין ווייין ווויין ווויין וויין ווייין ווויין ווויין ווייין ווויין וווייין ווויין וווייין וווייי

קאל ז"ל ואנא (אכברך) [אכברך] () בעלה () הדי אלתפציל כלה ועלה () דאלך ליאכד אלקצייה לידפע (?) () מא כאנת אלמלל תצנה () ומא הם צאנוה () אלי אלאן () מן כון ישראל צילו () אלטריק ולם יעלמו חית (יסיכו) [יסירו] () ותמם כל כלאמה ז"ל מן הדי אלמדכור פהו רחוק ועמוק גרצה ז"ל מי ימצאנו.

On the same page our author refers to another passage of Maimûni (without giving the source). He says: אעלם אן כל קצין תנרהא און מוכורה פי אלתורה פהי לפאירה צרורה פי אלשריעה אמא לתצחיח ראי הו מוכורה פי אלתורה פהי לפאירה מן קואעד אלשריעה או לאצלאח עמל מן אלאפעל. This is also a verbatim abstract from the Moreh. The original text, with some minor variations, may be consulted in Munk III p. 120a (beginning of the 5th ch.).

In reviewing the quotations which our author cites under the heading ליוו אלתעלי, we find them embodied in the third volume of the Moreh upward from the 32nd chapter, including the 50th ch. as well. This circumstance is of no little importance in defining our questionable title. We must namely remember chapter xxxi, portion III, of the Al-Dalâla opens with the remark: "There are persons, who find it difficult to give a reason for any of the commandments, and consider it right to assume, that the commandments and prohibitions have no rational basis whatever. They are led to adopt this theory by a certain disease in their soul, the existence of which they perceive, but which they are unable to discuss or to describe." <sup>11</sup>). We will be permitted to cite the original <sup>11</sup>) for reasons presently mentioned. Maimûni says:

<sup>10)</sup> According to Friedländer's excellent version "The Guide of the Perplexed" (1885) (iii p. 148)— 11) Munk III, p. 68a.—

ת עליל שריעה מן אלשראיע ואלאחב" אליהם אן לא 'עקל ללאמר ואלנהי מעני בתה ואלדי יוגב להם הדא הו מרץ יגדונה פי אנפסהם לא יקדרון ינטקון בה ולא יחסנון אן יעברוא ענה.

These very words are quoted in our Ms. (Pages 18b end, 19a beg.) with minor variations, ') under the wrong annotation of בינוואלילפיפעלאלי. It was for that reason that I could not at first trace the source. '2) Now in possession of the precious find, it dawned upon me like a flash, why Manzûr Al-Dhamûri designates his quotations taken from the 32nd chapter, and following with: (נון אלתעליל) בי לייבועל. It is for the simple reason, that those chapters treat of the causes of some commandments! I submit herewith my suggestion to the tribunal of the scholars, and shall be highly pleased, if proofs can be found from other quarters to the effect, that the chapters from 31 — 50 of the third part of the Moreh, were called by other writers also, under the title indicated.

Having conscientiously shown our author's great attachment to Maimūni's several writings, which are rendered either verbatim and literatim, or freely reproduced, and in constant allusions to their authority profusely utilized, it can not, we venture to state, appear too strange, that Al-Dhamâri borrowed even the title of his book from Maimūni, for תלפי האלפי הפישל ידי ריים בישל האלפי הא

<sup>1)</sup> According to our author's transscription in our MS. it is said : יעצם, ואלאחב, בתה, אוגב, יגרונה, ינטחון, יעברון 2) See above p. 31, Note l.

<sup>3)</sup> See above p. 20.— 4) See Munk I, p. 86a.

well-known principle of the philosophers, that God is the *intellectus*, the ens intelligens, and the ens intelligible" 1). Having arrived at this point, we may attempt to translate the final clause of each chapter of our MS. as follows: 2) "Finished the necessary explication of the Parashah.... in the *Lamp* of Wisdom, for him, who wishes to know the difference between the Intellectus, the Ens intelligens, and the Ens intelligible." 3)

CHAPTER E. ARABIC 4) AUTHORITIES.

We can not consider our review of this valuable Midrash a thorough one, without attempting at least to describe its manifold character. As a supplementary chapter to the afore mentioned Hebrew authorities, we would offer some references taken from Arabic literature.

On page 23a is quoted an anonymous Arabic poet: אלשאער נצרת רבי בעין קלבי פקאל מן אנת קלת אנתא אנת אלרי מלית כלאינן ולם יעלם אלאין אין אנתא.

On page 46a as an illustration of Numbers XIII, 22 שנים וחברון שבע עומרים עומרים, we are told the following details: ישנים נבנתה לפני צען מצרים עומרים, we are told the following details: וקאלו פי כת א ב א ל מ ס א ל ך אן מן גמלת אלבניאן אלמהילה פי אלארין ציעאן פי מצר והמא ביתאן מחאריאן אלקסטאם פי אלגאנב אלגרבי כל ואחד מנהמא מרבע אלקאעדה מכרום אלשכל ארתפאע עמורה תמאנין דראע יחים בה ארבעה סטוח מבניאת מסתויאת אלאצלאע טול כל צלע מנהא ארבע מאיה וסתין דראע מן רכאם ומרמר מכתוב עליה בניאהמא פי סתת אישהר פמן אדעא קווה פי מלכה פליהדהמא פי סתמאיה סנה ואלהדם אסהל מן אלבנא, וכסי נאהמא אלדיבאג אלמלוון פליכסיהמא חצרא, וקילאן אלדי בנאהמא רגל אסמה סרנדין ברויא ראהא והן אן אפה תנול מן אלסמא והו אלטופאן פאמר

 $<sup>^{\</sup>rm l})$  Friedländer l. c. III p. 252.—  $^{\rm 2})$  See above p. 13; the translation there rendered was suggested by my friend Dr. Neubauer. Compare : J. Q. R. vol. IV. (No. 13) Page 164.

 $<sup>^3)</sup>$  The present essay was in the hands of the editor of the J. Q. R. several months before the appearance of Dr. Bacher's note (J. Q. R. vol. IV p 509). I am glad to find my conjecture corroborated by my learned friend.

י) Once only, on page, 67b, is Aristoteles cited: (יואמא ארסטו פקאל כוי)

בבניאן אלציעאן פי מצר והי צוען מצרים וגעלהא לאלאמואל וצחאיף אלעלום וכל מא ישפק עליה קלבא חפצא לה.

On page 46b, he continues his geographical observations: אלשיך אבו אלצלת פי כתאב אכבאר מצר מא עלי וגה אלארץ אלשיך אבו אלצלת פי כתאב אכבאר מצר מא עלי וגה אלארץ ביתה אלא ואנא ארתה להא מן אלליל ואלנהאר אלי אלציעאן פי מצר פאני ארתא לאלליל ואלנהאר מנהמא, ולמא וצל אל מא מון בן אלא סכנדר אלי מצר פאמר בתקב אחדהמא תם אנפקו פי תקבה מאלא עצימא ודכרו כלאם יטול שרחה לכן אנלבנא למא דכרנא צוען מצרים. וקאל איצא אן הדי אלמכאן למלוד עצאם כבאר והו קבור להם אתרו אן ימתאזו בהא עלי מאיר אלמלוך בעד ממאתהם כמא אמתאזו ענהם פי חיא תהם.

On page 26b, Aboo Gâfar, whom our author estimates highly is quoted in the following words: מחמד ב' מוסי אל א עד בי לי עי דכר פי אלתקליד וצחת אלעלום כלאם מחמד נ' מוסי אל א ר דבי לי ') דכר פי אלתקליד וצחת אלעלום כלאם הדי נצה, קאל כל מא יעלמה אלאנסאן לא יכלו אמא אן יעלמא מן נפסה או מן נירה, פאן כאן מן נירה פהו כבר ואלכבר יחתמל אלצדק ואלכדב ומא הו כדאלד הו מצנון איאצאן בה צדק אצן בה כדב וכל מצנון מנהול וכל מנהול פלים במעלום, פהדא אלתקליד לית במעלום, והדה קסמה האצרה צאדקה, ואן כאן ממא יעלמה אלאנסאן הו מן נפסה פלא יכלו אמה אן יך במיואן או בניר מיוא פאן בניר מיואן פהו נואף וכל נואף מנהול וכל מנהול לים במעלום פצה לך מן הדה כלה אן מא ינפע אלאנסאן מן אלעלום אלא מא עקלה מן נפסה באלמיואן הדה כלה אן מא ינפע אלאנסאן מן אלעלום אלא מא עקלה מן נפסה באלמיואן אלצחיה.

On page 66b, as an elucidation of Numbers XXXV, 33, ולארץ לא א פרים ונו' ופר לדם ונו' א פרים ונו' ופר לדם ונו' ופאל א לחרירירי בספך אלדמאיא צאחבי תחקן אלרמא, ובאלקתל תננו כל נפסן מן אלקתל.

We wonder, whether in the collection of Alharírí's poems, edited by the erudite Dr. Derenbourg, the above cited verse is mentioned? A very interesting dialogue between the *Mutakallem* and the *philosopher* is presented on pages 73a — 74a, which we have reserved for the Arabic Appendix.

<sup>1)</sup> See Arabic Appendix.

### D) PECULIAR EXPLANATIONS.

We have now arrived at a very interesting portion of our research, namely the explication of Talmudic and Midrashic words and expressions. Al Dhamâri does not adhere to the original text when citing passages from traditional authorities, but either elaborates, or renders various readings. As regards his special peculiarities when quoting Arabic authorities, we have given sufficient examples, by reproducing his words, and extracting larger portions. (Cf. Arabic text). We have now approached another branch of our author's singularities, upon the discussion of which, we will herewith enter.

- 1.) On pages 5b—6a following, although not mentioning the traditional explanation, ') our author gives us the rule: כל מקום שנא בו כבש כבשה או כבשים או מן העזים הרי אלו בני שנה וכל שנא בו אילים הם זכרים בני שנה והוא הנקרא איל משיכנם בשנה שנא בו איל או אילים הם זכרים בני שנה והוא הנקרא איל והוא הנקרא שניה אחד ושלשים יום וביום שלשים אינו כשר לא לכבש ולא לאיל והוא הנקרא פלגם בלנת אלמשנה '') והוא פי ננא ב איל מחוםר זמן וכל מקום שנא' עגל הוא בן שנתים כו'.
- 9.) On page 6a to Lev. IX, I: תעלם אן הדי אליום הו יום שמיני הו עלם אלו הדי אליום קאלו אלחכ׳ ז"ל זה למלואים והו יום אלאחד ראש חדש ניסן ועלי הדי אליום קאלו אלחכ׳ ז"ל זה היום זכה לעשר עטרות הוא ראשון למעשה בראשית הוא ראשון לקרבנות נשיאים הוא ראשון לכהונה הוא ראשון לעבודה הוא ראשון לירידת האיש הוא ראשון לאכילת קדשים הוא ראשון לאיסור הבמות הוא ראשון לחדשים הוא ראשון לשכינה בישראל הוא ראשון לברכת ישראל שנ׳ כה תברכו את בני ישראל.

This passage, with different readings is to be found in Sifra Shemîni (begin.) and Shabb. 89b.

3.) On page 7a, to Lev. IX is applied a beautiful and an apparently

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) See Torath Kohanim and Rosh Hoshama 10a; Rashi to Lev. IX, 7.

<sup>&</sup>quot;) Concerning the etymology of בלב, see Arûkh Completum VI, p. 336, 337 and 338b. With the word בי ננאב, he means in the state of standing between lamb and ram, as R. Hai Gaon (Parah I § 3), and following him, R. Nathan explain it. It were therefore, more appropriate to read the medium).

original explanation to the effect: "Aaron lifted up his hands to bless the people" for, the ten fingers symbolize the ten commandments! ולמה בירים מפני שיש בהן עשר אצבעות כנגד עשרה ריברות.

4.) On page 8b, is quoted: בניו הנותרים אלא אמר אהרן טבייא מיתו וניישייא אשתארו ולויי מיתו אילו עם אילו מכאן שאין אדם נתפס אלא על צערו.

This explanation is strange, as it contradicts the Talmud, which says, that man is not responsible for his utterances while in grief (see B. Bathra 16b). That the remaining sons of Aaron did not excell their brothers Nadab and Abihu in behavior, is also to be traced to Talmudic—Midrashic exegesis. (see Joma 87a, Sifra to Lev. X, 12, Jalkut Shemîni § 530).

- 5.) Ibidem ') he quotes the Talmudical saying at variance with the original text: קאלו ז"ל מה לך אצל דיני ממונות לך אצל נגעים ואהלות
  We have the reading: 'מה לך... כלך אצל כו'; consult all the references thereto in Kohut's Arûkh Completum IV, 236.
- 6.) P. 9a to Lev. XI, 3—הדוקות וחדוקות בקישנו בקישנו כרוכות וחדוקות. Our author has undoubtedly Chulin 59b, in view. The reading: הדוקות agrees with the Arûkh's version. (See Arûkh Completum Vol. III, 187).
- ולמה הוא שוחם אחת ומשלח אחת כאלו—7.1 P. 16b, to Lev. XIV 5 הוא אחת ומשלח אחת הצפור השחוםה קבורה בארץ וכשם שאין אפשר לה לזח ממקומה כך אין הצרעת באה עליך אם תחזור בתשובה ולמה הוא משלח אחת שלא "אמר הואיל והלכה אין אפשר לה לחזור אלא אמר לו הקב"ה הסתכל בצפור המשולחת ודע שסופה להזור כך אם חזרת מן התשובה סוף שהצרעת החרת לך אמר הקב"ה לישראל בני דעו שאני נוהנ עמכם הסד בכל שעה ושעה משעות היום ואיזו חכד שהקב"ה נוהנ עמנו בכל עת זה רוק שנתן בפי כל חי שלא ייבש לשונו שאלו לא הרוק שבלשון לא היה אדם יכול לעמוד אפי' שעה אחת קלה לכך נאמר בברכת הודייה על נסיך ועל נפלאותיך שבכל עת ועת ערב בקר לצהרים.

The first portion of this account, according to which, leprosy, like a liberated bird does not return, should the sinner repent, is

<sup>1)</sup> The same occurs on p. 15a (centre).

traceable to Lev. Rabba, ch. XVI (see also Jalk. Mezôrah § 659); the remaining version is original with Al-Dhamâri.

- פנע נראה לי בבית אעפ"י שהוא תלמיר SIV, 35: שהוא עופ"י שהוא לי בבית אעפ"י שהוא נגע לא יאמר אלא כנגע ולמה מפני שגזירתו של חלמיר הכמ' ויודע בודאי שהוא נגע לא יאמר אלא כנגע ולמה מפני שגזירתו של חלמיה הכמ' גזירה ולא עוד אלא שראיית נגעים אינה הלוייה אלא בכהן והוא המטמא וכך היה דרכיו של כהן גדול יושב על פתח ההיכל ובעלי נגעים זבים ומצורע (עין) [צ"ל באין] והולכין לבית המדרש ושולחין אליו והוא יוצא אליהם שהובה עליו להמריח עצמו במראות נגעים לפי שהוא ניזון מישראל בארבע ועשרים שהונה עליו להמריח עצמו במראות נגעים לפי שהוא ניזון מישראל בארבע ועשרים במראות נהונה בחונה The reason suggested, why the priest had to give his personal attention to the investigation of plagues, is truly ingenious. The first part refers to Negaim XII, 5 (see also Sifra to Lev. 1. c.); the words: 'וודע בורא לוודער המונה ובור' וודער המונה וודער המונה ובור' וודער המונה ובור' וודער המונה המונה וודער המונה וודער המונה וודער המונה וודער המונה וודער המונה וודער המונה מונה מונה וודער המונה וודע
- 9.) P. 18a to Lev. XVI, 2: צער נדול היה למשה בדבר זה ואמר בלבו שני עת לשעה וייט עת לעולם שמא אהרן נדהה מגדולתו מעבודה זו לעולם שהרי יש עת לשעה וייט עת לעולם שמא אחרן נדהה מגדולתו מעבודה זו לעולם שאתה סבור אלא בכל עת שירצה כו'. Our author applies the rule concerning או which is sometimes used for the past and some times for the future tenses 1) also to ny, which our Midrashim do not chronicle.
- 10.) P. 19a to Lev. XVI, 14, is worth noting an interesting Arabic explanation of the Talmudical כמצליף (Joma 15a; see Arûch Completum vol. V. 219). He says: כמצליף יעני כמין יצרב באלצום אלדי לא ינב אן Al-Dhamâri, it seems, follows Maimûni's explanation to this Talmudic word (see Maimûni's Mishna Commentary to Joma 53b).
- 11.) P. 26a: He applies a peculiar explanation based on the equi valent of the letters in אביב קלוי באש תקריב את מנחת He says: חמבים את תקרים את בכוריך ונאמר כי השעורה אביב מה כאן אביב שעורים אף כאן אכים שעורים ככוריך ונאמר כי השעורה אביב מה כאן אביב שעורים אף כאן אבים חמשה כנויר (sic) שווה ומניין שהוא בששה עשר בניסן שנא' אביב ע ד ד אבים חמשה עשר . In Talmud (Menach. 68b), which our passage

<sup>1)</sup> See Tanchûma Beshalach § 10, and Arûch Compl. I, 49a.

has in view, there does not occur any נמטריא (= Arabic ערד) attached to אביב.

On page 30b. נטטריא is correctly interpreted by our author as: עלם אלאעראר. See also MS. page 100b and No. 33 of this §, on Peculiarities (also Hebrew text no. 6, page VI).

- 12.) On page 26b and 77b, explaining Deut. XIII, 5 he says: בו בו מים ותל מידיהם. תרבקון קאלו וכי אפשר לאדם להידבק בשכינה אל א בתכמים ותל מידיהם. In the Talmud (Sota 14a), is the application: של הקב"ה.
- 13.) P. 27b to Lev. XXV, 52. A singular conclusion is drawn from the lesson imparted by the scriptural expression: שנח היובל. He says: שנה יכרג כל עבד ישראלי הרא כמא קאלו הכמי משנה ו"ל כל ישראל יש להם הלק לעולם הבא ואפילו הרשעים מנהן שנאמר ועמך ישראל יש להם הלק לעולם הבא ואפילו, the Mishna has not the additional remark, that "even the wicked have a share in the future life."
- 14.) On p. 28a, to Lev. XXIII, 42. Describing the ritual יסוכה our author distinguishes it from the prohibited one, in the following words: לו כאנת סוכת גוים או סוכת נשים או סוכת בהמה או סוכת נוים או סוכת נ"ך.

  This is an original remark.

A ולוכת רועים או סוכת קייצים והם אלמעובין פי בלאד גיר סוכת או סוכת או סוכת הם אלדי יפעלו עשאו עלי ברוג אלטיור או סוכת בלאוהם או סוכת ברננים והם אלדי יפעלו עשאו עלי ברוג אלטיור או סוכת בלאוהם או סימן ר"ק ב"ש This is of the same character. Concerning its reading and etymology, see our Arûch Compl. II, 184, where R. Nathan derives ברגן also from the Arabic . A

15.) On p. 30b, (beg.) to Lev. XXXIII, 1:

וקאלו אלחכ' ז"ל אן הלל הזקן כאן לה תמאנין תלמור תלאתין יסתחקו באן לא

תפארקהם אלשבינה אלא יכונו מתל אלמלאכים ותלאתין מנהם יסתחקו באן לא

ינסב עלם ולא פתוי אלא להם מתל עבור שנים וקביעת חדשים ואלעשרין

אלבאקיין (בונוניים) [בינוניים] גדול שבהן יונתן בן עוזיאל זו והו שתרנם הנביאים

וביקש לתרנם הכתובים יצתה בת קול ואמרה מי הוא זה שגלה סתרי לבשר ודם

עמד יונתן בן עוויאל על רגליו ואמר אני הוא שגליתי סתרך לבשר ודם לא לכבוד

בית אבא אלא לכבודך כדי שלא ירבו מחלוקת בישראל וקטן שבהן רבן יוחנן בן

זכאי ז"ל אלדי קיל פיה מימיו לא שח שיחה של חולין ולא הלך ארבע אמות בלא תורה בלא ציצית בלא תפלין ולא קדמו אדם לבית המדרש ולא ישן בבית המדרש אפילו שינת עראי ולא יצא אחד אחריו מבית המדרש ולא מצאו אחד מישראל אלא שונה בתורה ולא אחד ממשרתיו פתח לו בית המדרש ולא שנה דבר אלא ששמעו מרבו ולא אמר לתלמידיו הגיע זמנינו זה לצאת מבית המדרש זה הכלל לא הניח מקרא ומשנח ותלמוד הלכות והגדות דקדוקי סופרים קולין וחומרין ונזירות שוות תקופות ונימטריות והו עלם אלאעדאדא וממשלת שועלים וממשלת כובסים ושיחת דקלים ושיחת שדים ושיחת מלאכי השרת ודבר גדול מעשה מרכבה ודבר קטן מעשה בראשית ו מעשה אביי וראבא הה"ד להנחיל אוהבי יש ואוצרותיהם אמלא.

The narration concerning the pupils of Hillel is taken with many variations from the Talmud (Succa 27a, B. Bathra 134a), and that of Jonathan ben Usiel from Meg. 3a. It is unnecessary to state, that the Arabic version of the first portion, as well as the interspersed interpretation belong to our author. Peculiar is his definition of the word: מעשה, which he derives from the root אהויות, signifying: The real meaning, however, as proven in our Arûkh Compl. III, 193, is dispute. His reading of ממשלת (instead of: משלת), which coincides with that of the Arûkh is a correct one. (see Arûkh Compl. V, 165b).

### 16.) Page 34a to Numb. I, 1.

משל למה הדבר דומה למלך שנשא אשה ולא היתה הנונה ולא כתב לה כתובה מה עשה המלך נירשה ולא נתן לה גם וכך עשה לאשה שנייה ושלישית אחרכך ראה אשה אחת ענייה בת טובים כשרה אמר לשושבינו אל תנהוג בזו כראשונות אלא כתוב לה כתובה מתוקנת באיזה מקום ובאיזו חנייה ובאיזה חדש ובכמה בחדש ובאיזו שנה ובאיזה פרק והעיד וחתום על הכתובה מלך זה הקב"ה שנ' והיה יןי למלך אשה זו כנסת ישראל שנ' עם זו יצרתי לי כך בתחלה ברא הקב"ה דור המבול ואיבדו ולא כתב אימתי וכן דור הפלגה ואנשי סדום והמצרים איבדן ולא כתב אימתי אבל ישראל אמר הקב"ה למשה אל תתנהג עמהם כראשונים אלא כתוב להם ורומם אותן והודיע לכל באיזה מקום שנא' במדבר סיני ובאיזה חנייה שנא' באהל מועד ובכמה בחדש שנא' באחד לחדש ובאיזה חדש שנ' להדש השני ובאיזו שנה שנא' לשנה השנית ובאיזה פרק שנ' לצאתם מארץ מצרים.

This Midrash occurs in several places 1) with many variations. On p. 36b, our MS. quotes: מיוהו הוא חכם המאסף מכל מקום איזהו הוא חכם המאסף מל מקום והוא חבל המאסף בל מי שאמר ינעתי ולא מצאתי אל תאמין בו' is missing, whereby the sense is altered.

17.) Page 45a, to Numb. XII, 7: לא כן עבדי משה: ממחציתו ולמעלה נקרא איש נקרא אלהים שנא' ראה נתתיך אלהים לפרעה וממחציתו ולמטה נקרא איש שנא' והאיש משה עניו מאוד.

Our Rabbis only say, that Moses separated from his wife; see Sifra and Aboth de Rabbi Nathan in Jalk. Numb. §\$ 739, 740.

והוה הטהור על הטמא אינו מוה :18.) Page 52b, to Numb. XIX, 21 אלא אדם שלא נטמא במת מעולם שהמזה צריך שיהיה טהור וכן הכלים אלא אדם שלא נממא בנים שלא יהו מקבלין טומאה וכל האצבעות האמורות בתורה לעניין הזייה היא הימנית המיומנת שבימין הסמוכה לבוהן וזה שמותן בהן אצבע צרנדה קומץ זרת ולמה מזה באצבע שהיא רנילה שבאצבעות.

The first passage is taken with variation from Nidah 9a, Joma 14a; the second, from Zeb. 53a and Sifra. (see Arûch Compl. IV, 139; Art. צרנה). Remarkable is the reading: צרנה, for our editions have צרנה; see Arûch Compl. I, 249 and VII, 46. The etymology is uncertain. Cf. also our Supplement to Vol. VII p. 47a (חין הערך) p. 71).

19.) Page 57a, to Numb. XXII, 32: ירט לשון נוטריקון ירתה ראתה ווויטר בעתה. In our editions of the Talmud (Shabb. 105a) ויראתה; Menach. 66b יראתה (see also Rashi to Numb. l. c.). On תון הערך, see our חין הערך p. 59, where many instances are quoted.

Page 58b, to Numb. XXV, 2.

פינחס בן אלעזר בן אהרן הכהן והלא אין אנו יודעין שהוא כהן אלא
ייחסו הכת' מפני שהתפלל על בני ישראל ואמר רבונו של עולם על אשה אחת
יפול מישראל ארבעה ועשרים אלף והושיב (sic) חמתו של הקב"ה מישראל
לפיכך ייחסו הכת' ולא עוד אלא שהיו ליצני הדור אומרים ראו בן פוטיתא והיו
פוסלין אותו בזה הדבר לכך ייחסו הכת' ואין כהנים גדולים יוצאים אלא ממנו

י) Pesikhta De R. Kahâna ed. Buber. p. 52b, Tanch and Numb. R. ch. I, Arûkh Compl. I, 210, Art.: אפטיה.

וכיון שהרג פינחם לזמרי ביקשו מלאכי השרת לדהפיהו ואמרו רביש"ע אינו ראוי לבהונה מפני ששפך דם שנא' ובפרשכם כפיכם גו' אמר להם הקב"ה הניהו לו שהוא קנאי בן קנאי שנפרע מן המדינים על מבירת יוסף מישיב המה בן משיב חמה ומיד נעשו לו עשרה נסים בהריגת זמרי ואלו הן ירד מלאך וכו'.

The source is to be found in Synh. 82a, where the order of sentences varies. There is furthermore to be read: בּן בּוֹמִי, see also Arûch Compl. VI, 311 (whilst בּוֹמִיתֹא has another meaning). The Talmud counts moreover only six wonders which happened to Pinchas. The Sifra (see Jalk. end of portion Balak) enumerates twelve.

קאל משפחת הר אוביני (sic) Page 59a, to Numb. XXVI, 7: (sic) השמעוני וכולהון יוסיף הי ויוד אלא שהיו אומות העולם אומרין על בני ישראל שהם בניהם של מצרים ואומרים בנופיהם הם שולטין קל וחומר בנשותיהן מה שהם בניהם של מצרים ואומרים על ההוריון עשה לי הולד מישראל בדמות אביו לראובן משפחת הראובני לשמעון משפחת השמעוני וכן בכולהן בראיש התיבה הי וסופה יוד יה מעיר להן שהן בני אבותם לכך נקראו שבטי יה עדות לישראל חוץ מימנה מפני שיש בו יוד מתחלה והא בסוף לכך כת' הימנה כו'.

The original source is the Pesikhta, see Jalk. Pinchas § 773; cf. also Arûkh Compl. VI, 74. The wording however, differs.

22). Page 60a, to Numb. XXVII, 28: ויסמך את ידיו לא היתה החכמה בפיו של משה בלבד אלא אף ידו מטיפות חכמה שנא' וסמכת את ידך עליו אמר לו הקב"ה את ידך והוא ז"ל סמך את ידיו כולן מיכאן אמרו חכמי' ז"ל בכל אדם מקנה חוץ מבנו ותלמידו.

This is adduced from the above mentioned verse, according to one opinion in the Talmud, Synh. 105b. The Sifre, § 141 has another interpretation. Where is the first sentence, that "even Moses' hands dripped wisdom", to be found?!

193). Page 60b, to Numb. XXVIII, 15: דיש חדש חדש פי שעיר ראש חדש החדשת ליני [ישעיר עלים אחד לחטאת ליני] קאלו אלהב' ז"ל עלי דאלך בשעה לחטאת ליני [ישעיר עלים אחד לחטאת ליני] קאלו אלהב' ז"ל עלי דאלך בשעה שאמר הקב"ה בשעת ימי בראשית את שני המאורות הנדולות לפני הקב"ה אתה שהקקת כי בתחלה אמרת את שני המאורות הגדולים ועכשו אתה אומ' את המאור הקטן ומתחרות זו עלתה בירח נקודה והו אלכדר אלדי ינער פי וסט אלקמר והויסמי ומתחרות זו עלתה בירח נקודה והו אלכדר אלדי ינער פי וסט אלקמר והויסמי

צביה לאנה עלא שכלהא ומיד אמר הקב״ה לישראל בני הקריבו עלי חטאת צביה לאנה עלא שכלהא ומיד אמר הקב״ה לישראל בני הקריבו עלי חטאת ליי.

See Shabuoth 9a, and Chul. 60b (Arûch Compl. I, XXXVIII; IV, 160), where this difficult passage is discussed. Our author's reading renders the problem even more insolvable. (cf also our חין הערך p. 49).

24). Page 63b—64a (end), to Numb. XXXII, 22: והייתם נקיים מיןי 24. ומישראל כשם שאדם צריך לצאת ידי חובתו מן המקום כך צריך לצאת ידי חובתו מן הבריות ודבר זה אמור בתורה מיכאן שנוי בנביאים שנ' אל אלהים ייןי הוא יודע וישראל הוא יודע אם במרד אם במעל, משולש בכתובים שנ' ומצא חן ושכל פוב בעיני אלהים ואדם. מעשה בבני אדם שלא יצאו ידי חובתן לא מלפני המקום ב"ה ולא מפני הבריות עני ועשיר ורשע כו' כו'

The story here related, will more properly be reserved for the Hebrew Appendix (See page XI). We content ourselves with merely citing the beginning thereof, on account of our author's ingenious application of the Biblical verse quoted.

- 25). On page 63b, to Numbers XXXI, 31: ויעש משה ואלעור מלמר שלא עבר משה אפי' על דברי עצמו אלא עשה כמו שנצטוה שנא' כאשר צוה שלא עבר משה אפי' על דברי עצמו אלא נשה. This is a skilfull rendering of the verse referred to above.
- 26). On page 71a, to Deut. I, 1: אלה הדברים לשון נוטריקון אמרו The well known Rabbinical saying ') reads: הייב מיתה Besides this deviation, it is peculiar to apply the Notaricon only to the word אמרו לנו החבמים: אמרו לנו החבמים, and to resort for the word, אלה
- למר מיעקב שלא הוכיח בניו אלא: 3. On page 72a, to Deut. I, 3: סמך למיתחו. בעשתי עשר מאחד בשבט ועד שבע באדר וששה ושלשים יום פי משה את התורה כולה לישראל בשבעה באדר נולד משה והשליכו אותו ליאור בששה בסיון שהואיום מתן תורה יום שהוא לו תונה וחזר והיה לו יום שמחה יתירה, משה נולד בשבעה באדר ומת בשבעה תונה וחזר והיה לו יום שמחה יתירה, משה נולד בשבעה באדר ומת בשבעה באדר ומת בשבעה באדר ומת אמלא.

<sup>1)</sup> Berach. 31b; Erub 63a, and Levit. R. ch. XX.

birthday is well known from Talmudic records 1) The word: הדים (Deut. XXXI, 2) served as basis for this conclusion, thus also in Sifre Deut. § 2, where namely the source is to be found, that Moses imitated Jacob's example, to exhort and admonish the people before his death. The remaining portion treating of Moses' being thrown into the Nile, on the sixth of Sivan is very ingeniously brought out, and belongs to our author.

- 28.) P. 76a: He speaks of chess שביי بالشطرنج consult on this subject our forthcoming essay: "Ist das Schachspiel im Talmud genannt und unter welchem Namen?" in the Zeitschrift der Deutschen Morg. Gesselschaft Vol. XLVI., P. 1. ff. (cf. our היון הערך, ch. B. p. 29).
- 29.) P. 77a, to Deut. III, 27: ההרה עלה עלה עלה למשה עלה שכיון שאמר הקב"ה עלה משה והראהו הקב"ה האוצרות כולן ומה שלמעלה ומה שלמטה והראהו ניהנם לרשעים ומתן שכרן של צדיקים אמר משה רבש"ע האוצר הזה שלמי הוא אמר הקב"ה זה לעוסקים בתורה העושים רצוני בכל עת ובכל שעה ולא עוד אלא לחטאים השבים מחטאם אמר לו ווה האוצר למי הוא א"ל לעושה המוב והישר וראה משה אוצר נדול ביותר א"ל וזה האוצר למי הוא אמר רבש"ע זה האוצר למי הוא אמר לו הקב"ה זה האוצר של חנם הוא שנא' וחנותי את אשר אחן ובואת השעה אמר משה תן לי מאוצר של חנם חושיבו הקב"ה ואמר לו משה הזהר בדבריך שמא תתפש מתוכן אמר משה אתה הוא שהראית את עבוד שנ׳ אתה החלות להראות את עבדך אמר הקב"ה מוב לך שיכנס נחש לביתך ואל יכנס אדם לביתך לולא אמרתי לך עלה עלי לא היית יודע מה באוצרותי. The narrative about the treasure of mercy, reserved in Heaven for pious souls, is to be found in Tanchûma Ki-Tissa § 27; Exodus R. ch. 45 (end); Jalk. Exodus § 395. (see: Kohut "Was hat die talmudische Eschatologie aus dem Parsismus aufgenommen" in the Z. d. D. M. G. vol. XXI, 561, 568). There are other examples mentioned, designating for whom this treasure is kept. The proverb in the closing remarks seems to be shaped after the Talmudical saying: אין ארם דר עם נחש בכפיפה <sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Kidd. 38b; see Kohut Arûkh completum V, 267.

<sup>2)</sup> Keth. 72a, 77a, 86b, and the other passages mentioned in Kohut Arûkh completum IV, 298, Note 9.

30.) Page 78a, to Deut. IV, 6:

רק עם חכם ונבון הנוי הנדול הזה וכשישראל עוברין על רצונו של הקב"ה This is in the main — הבריות אומרין רק עם שכל ונבל הגוי הקטן הזה.

Maimūni's idea, cf. his Mishna Commentary to פ' החלק (end of סכ שהשם יתכרך אמר כו' רק עם חכם ונבון הנוי He thus dilates: לפי שהשם יתכרך אמר כו' רק עם חכם ונבון הנוי הקטן הזה.

הגדול הזה כו' שאר האומות אומרים רק עם סכל ונבל הגוי הקטן הזה.

Ibid. to Deut. IV, 25: ונרשנתם בארץ אלמרה אלדי אקאמו ישראל פי בארץ אלמרה בארץ אלמרה אלדי אקאמו ישראל בארץ מון זמאן יהושע אלי גלות המלך יויכין עדר נושנת"ם. See also Rashi to this verse, and the remarks of Dr. Berliner in his Rashi edition p. 312 note 7.

אז יבריל משה שלש ערים: כל המקיים חצי מצוה :17, 41 הפקיים הצי מצוה כאלו כאלו קיים התורה מה ענין זה אצל זה אלא כל המקיים הצי מצוה כאלו קיים כל התורה כולה שהיא המשה חומשי תורה המקיים מצוה כתקנה אל אחת כמה וכמה ומה משה ר' אביהן של כל הנביאים רדף לעשות חצי מצוה אנו אל אחת כמה וכמה ועוד אמרו חכמ' ז"ל המשתתף עם חבירו בחצי מצוה כאלו עשאה כולה בוא וראה שהאשה מקבלת שכר עם בעלה בחמש מצוות שהוא עושה בכל יום ואלו הן קרית שמע והתפלה והתפלין והציצית ותלמור תורה קרית שמע מפני שהיא שומעת והתפלה מפני שהיא שותקת התפלין מפני שהיא מומעת והתפלה מפני שהיא מותקת לבעלה תלמוד תורה מפני שהיא שומחת בתורה ובמה זכת האשה לואת המעלה בזכות חצי המצוה שמשתתפת עם בעלה בה ואי זו זו סעודתו של עני האיש נותן והאשה עושה והן מומנין אותו לפיכך נאמר' במצוה זו נתון, תתן, פתוח נותן והאשה עו דעת שניהן כו'. These are unknown Midrashim.

- 31.) P. 79a, to Deut. IV, 44: איטר שם משה שם היים היא לישראל ושם שהוא טות לאומות העולם זכה נעשה לו סם היים: In Joma 72b, it is said: שנ' אשר שם משה ונו'. לא זכה נעשת לו סם מיתה-
- 32.) P. 80a, to Deut. VI, 7: בשבתך בביתיך אין לי אלא בבית מנין לבתי כנסיות ובתי מדרשות ושאר מקום ת"ל בכל המקום אישר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך אל תקרא אישר דוביר. אוכיר אלא אשר תוביר. This א"ת is very remarkable. The Talmud (Sota 38a) already recognized the difficulty of אוכיר, but adds no אל תקרא.

33.) P. 85b, to Deut. XIV, 1:

לא תתנודדו <sup>1</sup>) לא החזיקו במהלוקות שהיא עושה בני אדם אנודות. לא תתנודדו לא תעשו אנודות אנודות אנודות. Jebam. 13b, simply states: אנודות

34.) Ib. to Deut. 1. c., 22: עשר תעשר אם עישר ברצונו מוטב ואם ווה In the Talmud (Shabb. 119a), another aggadic explanation is attached to this verse.

עד דסנדלך בר :applied the proverb בלך בר (2 בוש כובא מלא תבשל גדי בחלב אמו. —This is extracted from Pesikhta De R. Kahâna p. 99b (ed. Buber; for other parallels of. our Arûkh Compl. IV, 179).

- 35.) P. 92a, to Deut. XXI, 10: בן סורר ומורא סורר שסרסר שני פעמים והדי כלאם מדרש, ומורא שמורה With the Midrash referred to, Sifre l. c. § 218 was meant, where, however, another reading is rendered.
- 36.) P. 100b (end), to Deut. XXXI, 29:

  וקראת אתכם הרעה באחרית הימים הדי איטארה אלי קול אלחכ' ז"ל אלף ושבע

  מאות קולין וחומרין ונזירות שוות ודקדוקי סופרים נשתכחו בימי אבלו ישל משה

  "בו" דאלך עדד ו'ק'ר'א'ת.

  In Temûra 16a, this assertion is adduced from Joshua 1. It is unnecessary to state, that the equivalent for the number thousand, is here omitted by Al-Dhamâri.
- 37.) Page 105a, to Deut. XXXI, 16:

  הגך שוכב אמרו הכמ' ז"ל נתביישה שכינה לומר למשה על עסקי מיתה אלא
  אמר הקב"ה משה זווג את האותיות לשלש כתות כת עשר כת מאה כת אלף
  כת עשר א"מ ב"ח נ"ז ד"ו יצא הי אין לה זיווג. כת מאה י"צ כ"ף ל"ע מ"ם יצא
  נו"ן אין לה זיווג, כת אלף ק' ין' ר"ף ש"ן ת"ם יצא ך' אין לה זיווג אמר משה לפני
  הקב"ה יצא הנך אין להן זיווג אמר לו הקב"ה אני עושה לך קורות רוח הגך
  שוכב עם אבותיך כו'.

The grouping of the letters according to ממב"ם is treated in

י) Our text has: לא תתנונדו, which is undoubtedly the copyist's error.

<sup>2)</sup> Here follows the Arabic explanation of: כוכא קד יקל עלי אלצרע אעני צרה: כובא

Exod. R. ch. 15 (end). See also our remarks in Art. מובה (Arûkh Compl. I, 60). The Talmud, Synh. 90b, is unfamiliar with this explanation of: הגר,

- 38.) Page 105b, to Deut. XXXII, 1: אמרו הכמ' ז"ל לפי שהיה משה מדבר מעל לשמים וישעיה מדבר מעל לארץ כו'. He has the Midrash Tanchûma Ha'azînu (§ 2) in mind, where the reading is at variance with the above.
- 39.) Page 106a (end), to Deut. XXXII, 3: כי שם יוִי אקרא אסור לאדם לקרות את השם או לכתבו אלא אם כן היה מתכוון לו והדי אלחכם פי תלמידי הכמים אלכאמלין ואמא לתעלים This is a most remarkable assertion. singular to our author. The Talmud knows no distinction between adults, children, or uneducated people. From לעלם (Exod III, 15) is derived the prohibition of giving utterance to the Tetragrammaton. (see Kidd. 70a, and parallels in Kohut Arûkh Compl. IV, 123 Note.).
- 40.) Page 106b (beg.), to Deut. XXXII, 4:

  הצור תמים פעלו זו מלכות בבל כי כל דרכיו משפט זו אל אמונה מלכות

  יון ואין עול זו מלכות ישמעאל מלכות מדי צדיק וישר הוא שהוא מצדיק את

  "או מלכות ישמעאל הבל.

  "או איין על הבל. הבל. הבל. but he redeems himself by the final clause.
- 41.) P. 108b, to Deut. XXXII, 27:

  פן ינכרו צרימו בשעת צרתן של ישראל כל אומות העולם מצירין להן

  כאילו לא הכירום, ובשעת טובתן כל העולם קוראין להם אחים ולמוד מעשו

  The source is Sifre to the verse cited (§ 322), where it is more elaborately treated. The support from Genes. XXXIII, 9, as quoted by our author, is missing in Sifre.
- 42.) 110a, to Deut. XXXIII, 2: מימינו אש דת אשרת מלה אחת וקוראין אותה שתי מלות מלה אחת לישראל ושתי מלות הציה לגוים וחציה לישראל אש היא לאומות העולם דת היא

י) Cf. also the Supplement to our Arûkh (חין הערך) p. 25, s. v. הערות ותיקונים.

לישראל והיה הדיבור יוצא מימין הקב"ה דרך שמאל ישראל וסוכב מחנה ישראל שהוא שנים עשר מיל על שנים עשר מיל עד שיבוא דרך ימינם של ישראל שהוא שנים עשר מיל על שנים עשר מיל עד שיבוא דרך ימינם של ישראל שהוא — The latter portion of this citation is only partly contained in Joma 53b. Concerning אשרת, see Jalk. to this verse, wherein, however, several explanations are given, without covering our author's interpretation.

43.) Based on the double meaning of אא, nose, and און [חרון], anger, our author introduces a witty explanation of Deut. IX, 19. The story is recorded on Page 82b ff., and runs thus: כי יגרתי מפני האף מעשה בר' אלעזר שהיה יפה תואר ביותר והיו שהי עיניו כשתי מרגליות וביקש לישא בת ר' ישמעאל והיה לה אף גסה מה עשה אביה נתן לה אלף דינר בחיקה ואמר לה אם יאמר לך מפני האף תני לו אלף דינר, נשאה וישב עמה מצא אפה גסה ונתכרכמו פניו אמרה לו מהלך רבי אמר כי יגרתי מפני האף אמרה לו מתן בסתר יכפה אף ונתנה לו The moral lesson attached to it, האלף הדינר והיתה אשתו עד יום מותו. is thus summed up: אפאדונא בהדי אלמעשה כלק פאצל והו אן אלנאסאן יקדו. במא יקדו שלי וגד עורה במא יקדו. merely wish to remark, that in B. Bathra 9b, ר' אלעזר is mentioned as authority for the comparison of the verses in Deut. l. c., and Prov. XXI, 14 in an entirely different strain of thought, to this effect: אכר ר' אלעור גדול העושה צדקה בסתר יותר ממשה רבינו דאלו במשה רבינו כתיב כי יגרתי מפני האף ואילו בעושה צדקה כת' מתן בסתר יכפה אף ושחר בחיק חמה עזה. -Could these sentiments of R. Elazar have provoked the story above related?

We can not abandon our research and the exposition of the various peculiarities of our Ms., before stating the fact, that each Parshah is prefaced and concluded by a verse or two of not actual poetical value, but of some bearing to the contents thereof. It is unnecessary, and for want of space impracticable to reproduce these short rhymes in full, this will be the task of the future editor. We make an

exception of the closing Parsha, however as we deem it of special interest to direct attention at the same time, to the enumeration of all Pentateuchal Sidras, designated by *Aramaic* titles, which is another characteristic feature of our author's singular originality.

דהוא last chapter concludes with the phrase: הקב"ה למען שמו הקב" הנכבד והנורא יקבל תשובות עמו ויקרב לנו תשועתו לקיים מה שנא' הקטן יהיה הנכבד והנורא יקבל תשובות עמו ויקרב לנו תשועתו לקיים מה שנא' הקטן יהיה לאלף והצעיר לנוי עצום אני יין בעתה אחישנה, ויבנה ציון וירושלים ויחזיר שכינה לתוכה דכת' לכן כה אמר יון שבתי לירוש' ברחמים ויקבין נפוצי עמו למקום קדשו דכת' אם יהיה נדחך בקצה השמים משם יקבצך יון אלהיך ומשם יקחף קדשו דכת' אם יהיה נדחך בקצה השמים משם יקבצך יון אלהיך ומשם יקחף — אכי"ר.

And then follows the invariable final clause of each Parshah (as already mentioned in our introductory remarks, p. 13): תב מא ארדת תביינה מן אלמעאני פי פרש' וואת הברכה פי סראג אלעקול לכן אראד אלפרק בין אלעקל ואלעאקל ואלמעקול בעזרת שרי ב"ה לעולם ועד.

44.) Colophon (bythe same hand): אלפרשיות כל כלמה ברשה. ברשה. ברשה של המוצר סימן

ספר בראשית י"ב פרשה, קדמאה נח אזל ואתגלי רחיי יצחק נפק ושלח ויתיב מסוף דקרב וחיא.

ספר אלה שמות י"א ואלו הן, ואלין דאיתגליאו לפרעה כד שלח יתרו דיניא אפריש ואת ארי תבנוש מניינייא.

ספר ויקרא עשרה פרשיות, וקרא ופקיד ביומא דעדיאת דא בתר דקדיש אמר בטורא דקימייא.

ספר במדבר סיני עשרה פרשיות, במדברא קביל ואסיק שלח קרה גזירת בלק פינחס ראש מטלנייא.

ספר ואלה הדברים עשרה פרש׳, אילין צלותייא חלף חזי דינא ארי עלנא וקמנא אציתנא ואתבריכנא והלל ליוי בריך רחמנא דסייען בריך ובריך שמיה הוא ברחמתיה על מא דאשתאר.

For the superscription (by another hand) on the Psalm CXLIII, confer pp. 15 and 16. (Descriptive).

The examples enumerated are chosen merely to illustrate Al-Dhamâris method of Aggadic explanations. We have taken them at random, for should we have entered into minute details, almost each page could have furnished us a theme for discussion and critical analysis. From the samples given and the diversity of interesting topics so characteristically elucidated by our author, it is obvious, that our Ms. is replenished with rare literary gems, worthy of a more thorough consideration at the hands of scholars. Should we have succeeded in arousing a closer attention of those who pursue Hebrew and Arabic exegetical studies, we shall be sufficiently recompensed for our painstaking efforts.

# APPENDIX THE FIRST.

### HEBREW SELECTIONS

FROM

# ABOO MANZÚR AL-DHAMÁRI'S

HEBREW-ARABIC COMMENTARY

םראג אלעקול.



## APPENDIX 1) THE FIRST.

(HEBREW TEXT) 2).

מעשה ביכניהו המלך שכתב בו כה אמר יוי . On p. 11b. כתבו את האיש הזה ערירי ובשעה שנפל ביד נבוכדנצר הרשע אסרו בבית האסורים והיו כל ישראל מצטערין ואומרין זה נשאר מבית דוד עכשו ימות ערירי והיו מצירין עד שהלכו אצל זקינה אחת ופסקו לה לטרא זהב כדי שתפיים אשתו של מלך בעבור יהויכין, וכיון שבא נבוכדנצר להזדקק לאשתו אמרה לו סבול עצמך מעט ודע שמלך ישראל חבוש לך וראה כמה הוא סובל עצמו והיאך ימות בלא בנים ומיד נתפיים המלך וגזר להביא לו נערה ואנם יהויכין להיזקק לה וכוון שבא אליה אמרה לו נדה אני ומיד פירש ממנה ונזהר בנדה, וראה אותו הקב"ה שפירש וביטל ממנו הגזירה שנאמר חי אני נאם יןי אם יהיה יכניהו בן יהויקים כחותם על יד ימיני, וכיון שטבלה אותה הנערה בא אליה וילדה לו שנאמ' ובני כניהו בן יהויקים אסיר ושאלתיאל אסיר שהיה בבית האסורים ונאמ' זרובבל בר שאלתיאל והלא נחמיה שמו אלא שנזרע בבבל וקיים הקב"ה זרעו של דוד מיהויכין שאלתיאל והלא נחמיה שמו אלא שנזרע בבבל וקיים הקב"ה זרעו של דוד מיהויכין שאלתיאל והלא נחמיה שמו אלא שנזרע בבבל וקיים הקב"ה זרעו של דוד מיהויכין

2) The Nicanor story (Joma 38a; see Arûkh Compl. V, 382), is in

ניקנור פסמו האלך אלבאב עלי אסם האלך אלשבץ תדכארא לאלנס.

<sup>1)</sup> At first it was my intention to give Hebrew abstracts containing explanations to the Biblical texts as they follow, but the Hebrew being continually interrupted by Arabic phrases, I deemed it best to select, as far as possible, purely Hebrew portions. They are mostly stories, with the superscription: מעשה.

סעד MS. p. 18a, recorded in Arabic. It runs thus: ניקנור אסם רגל יכרג יסאפר אלי אלאסכנדרייה ווגד הנאך באבין מן נחאס פי גאיה מן אלחסן ואלתחכים פאכדהמא לבית המקדש וגעלהמא פי אלמרכב פלמא ועלו אלי בעין אלבחר אצטרב אלטרכב וכאד אן ינרק. פטלבו אהל אלמרכב אן יינקפפו עליהם פוגדו אחד אלבאבין ורמוה אלי אלבחר וטלבו אלאכר יטרחוה קאל ניקנור אטרחוני מעה, פאסתקאם אלמרכב וכרגו בסלאמה, וכאן ניקנור פי ניין עצים עלא דאלך אלבאב אלדי טרחו אלי אלבחר פלמא כרגו מן אלבחר ונגלו מא פי אלמרכב אל בדאלך אלבאב אלדי טרחו כרג מו תחת אלספינה ושמה מא פי אלמרכב אל בדאלך אלבאב אלדי טרחו כרג מו תחת אלספינה ושמה

מפני שנוהר בנדה וובה להתגדל שנאמר ויהי בשלשים שנה לגלות יהויכין כו'.
Partly to be found in Pesikhta De R. Kahâna p. 163a ed. Buber and Lev. Rabb. Ch. 10. See Arûkh Completum Art, שתל; the story itself is elaborated in Lev. R. end of ch. XIX.

מעשה בסנהדרין שהדרו (sic!) לינאי המלך (cend), מעשה בסנהדרין שהדרו (cend) לינאי המלך ואמרו עבדך הרג נפש מיד שעבדו הרג נפש אחת מישראל ושלחו לו הסנהדרין ואמרו עבדך הרג נפש מיד שילח העבד אליהם, שלחו אליו ואמרו לו קבל עליך את הדין שהרי כת' והועד בעליו ובא ינאי המלך וישב לפניהם אמר לו שמעון בן שטח עמוד ע ל ע מ דיך וייעידו בך העדים שלא לפניו אתה עומד אלא לפני מלך מלכי המלכים שנא' זעמדו שני האנשים אשר להם הריב לפני יוי אמר המלך לא כדבריך אלא כדברי חבריך פנה לימינו כבשו פניהן בקרקע פנה לשמאלו ככשו פניהם בקרקע א"ל שמעון בן שטח אתם הדרתם אותו והכת' אומר לא תהדר פני גדול הקב"ה יפרע מכם ובאותה שעה בא מלאך וחיבטן בקרקע ומואת השעה גזרו המלך אין דן מאין דנין אותו, ושמרתם את חקותי אלו הגזירות והתקנות והמנהגות.

The source is to be found in Synh. 19a, with different readings.

- 3.) To Lev. XXVI, 12 (in our MS. p. 31a), is attached the parable: dan הדבר דומה למלך שנשא אשה וכתב לה כתובה מרובה והיעיד (sic) עליה גדולי הדור שאם תסרח עליו יעזבנה וילך עד שתחזור למוטב, לא היו ימים מועטים עד שסרחה עליו מיד הניחה המלך והלך וישב שנים רבות והיו שכונותיה אומרות לה בכל יום ויום השאי נפשך לאיש אחר עד שאת נערה וכוחך יפה עליך שהרי המלך הלך לו למדינת הים ושוב אינו חוזר איליך וכיון ששמעה צעקה ובכתה ונכנסה לביתה וראת כתובתה ומיד מתישבת דעתה עליה כך כנסת ישראל היו אומות העולם אומרין להן בואו אצלינו ונעשה לכם כל דבר טוב נכנסו לבית הכנסת והוציאו ספר תורה וקראו בו ואף גם זאת בהיותם בארץ אויביהם לא מאסתים ולא געלתים גו' ומיד הן חוזרין למוטב לכך נאמר והתהלכתי בתוככם ואשבר מטות עולכם.
- מעשה בנקדימון בן ניריון (sic) ז"ל שהכם גדול Page 32a מעשה בנקדימון בן ניריון (sic) זיל שהכם גדול פעם אחת באו ישראל היה ועשיר גדול היה מגדולי ירושלם ומגדולי ישראל הוא, פעם אחת באו ישראל לעלות לרנל ולא היה להם לשתות מים מירושלם נכנס נקדימון ז"ל אצל מוכר המים ואמר לו מכור לי מים בכסף או בזהב אמר איני מוכר היום כלום א"ל נקדימון הלויני עד יום פל' אם נתתי לך מים מוטב ואם לאו נתתי כסף שווה בשווה והלוהו שתים עשרה מעלות מים בשתים עשרה ככרות כסף וקצין לו מעות וקבע לו זמן ושתו כל ישראל באותו הרגל, וכיון שהגיע הזמן שלח לו בעל מעות וקבע לו זמן ושתו כל ישראל באותו הרגל, וכיון שהגיע הזמן שלח לו בעל

המים אמר שלח לי מים או מעות אמר נקדימון לשליח עוד לי היום כולה וחזר בעל המים ושלח אליו אמר נקדימון עוד לי [זמן] למנחה, חזר בעל רמים ושלח אליו אמר נקדימון עוד לי שתי שעות, אמר בעל המים זה שוטה כל השנה כולה לא ירדו נשמים ובשתי שעות ירדו והלך לבית המרחץ שמיח (sic) בשתים עשרה ככרות כסף, ונקדימון בן גיריון ז"ל נכנס לבית המקדש ונתעטף ועמד בתפלה ושפך רוחו לפני אדון העולם ואמר רבון העולם גלוי וידוע לפניך שלא לכבודי ולא לכבוד בית אבא עשיתי אלא לכבוד שמך הגדול שיתגדל ויתקדש בעולם עשיתי פנה אילי וחניני וקבל תפלתי דכת' ופניתי אליכם באותה שעה נתקשרו השמים בעבים וירדו נשמים הרבה עד שנתמלאו כל המעלות שלוה והותירו יצא בעל המים מן המרחץ ויצא נקדימון מבית המקדש ופנעו זה בזה אמר לו נקדימון שנר לי דמי המים שהותירו אמר לו בעל המים יש לי עליך פתחון פה שתתן מעותי אמר נקדימון מפני מה, אמר שנבורת נשמים לי ולך ומיד חזר נקדימון לבית המקדש ונתעמף שנייה ואמר רבון העולמים כשם שעשית לי נס בראשונה כד תעשה לי בשנייה כדי שיתנדל שמך לפני עמי הארץ יותר מדאי ומיד נתפזרו העבים ונקדרה לו החמה לכך נקרא שמו נקדימון ויוסף היה שמו והודה לו בעל המים ופשט זה הנם בישראל עד ששמע בן ציצית הכסף ולמה נקרא שמו ציצית הכסף לפי שהיה מיסב על מטה של כסף בראש כל גדולי ישראל אמרו על בתו של נקדימון בן נריון אשת בן ציצית הכסף שהיתה מטתו מוצעת שנים עשר׳ אלפים דינרי זהב טהור ומאה דינרי זהב היו לה מערב שבת לערב שבת לסיפוק הקדירה לאחר זמן היה רבן יוחנן בן זכאי ותלמידיו הולכין בעבו מצא יוחנו אשה אחת ראויה ומלקטת שעורים מתחת טלפי הסוסים והיא יושבת יושבת וכיון שראתה רבן יוחנן בן זכאי ופשטה ידיה עליו ואמרה לו ר' פרנסיני אמרו לה בתי בתי בת מי את אמרה לו בתו של נקדימון בן ניריון אני ומיד סיפק כף על כף ואמר לה ממון אביך היכן הוא וממון בעליך היכן הוא אמרה לו בא זה על זה זה על זה ואיבד זה את זה והלא ידעת מה שכתב בתורה ושברתי את גאון עוזכם ויספתי עליכם מכה שבע כחטאתיכם וכל מה שב' בקללה ובכתה לפניו ומיד פנה רבן יוחנן בן זכאי אצל תלמידיו ואמר אני עד על כתובתה של זו אלף אלפי אלפים דינרי זהב חוץ משנתן בעלה בן ציצית הכסף ובכה רבן יוחנן בן זכאי ונתן לה מזונות וכסות ומיני מגדים וניחם אותה ודיבר על ליבה ואמר לה אל תיראי בתי וחיי ראש אביך אם יגע ביך דבר רע ולא זוה ממנו עד שבנה בה לנדול שבתלמידיו.

The story of Nikodemos occurs with variations in Taanith 19b ff., where the proper name בוני (and not as our author has it יוסף, is

recorded. That Ben Zizith is mentioned as his son in-law, is not traceable to our sources; see Gittin 56a, and Arûkh Compl. VII, 40a. It is somewhat strange, that our author omits the beautiful saying of the daughter of Nikodemos (מלח ממון הסר (Kethub. 66b; Arûkh Compl. V, 151), although he copies the account of the interview between R. Jochanan b. Zakkai and the daughter of Nikodemos.

5.) On p. 42a מטשה ברבי מאיר שהיה דורש בלילי שבת בבית הכנסת ויצאה אשה אחת לשמוע קולו וערב לה ובא בעלה מן התפלה ולא מצאה והיא יושבת עד שכבה נר שבת ובאה אמר לה בעלה היכן היית אמרה לו שמעתי קול הדרשן שבבית הכנסת וערב לי וישבתי עד זמן זה, באותה שעה נשבע בעלה שלא תבוא לרשותו עד שתירוק בפני הדרשו, וגדול היה רבי מאיר והוליכה לבית אביה לאחר זמן נשאו העם ונתנו בדבר עד שנשמע הקול לר' מאיר מה עשה ז"ל אמר לאשה אחת לכי דעי לי היכן פלוגית שנשבע עליה בעלה בדבר זה הלכה אותה אשה ומצאה אותה יושבת עם עשר נשים ביום השבת נושאות ונותנות ברבר זה הלכה האשה והגידה למאיר, הלך ז"ל אצל הנשים וישב על הפתח ואמר להן מאיר אני שמא יש בכן מי שהיא יודעת ללחוש העין מפני שעיני מרדה עלי והיו הנשים אומרות לזאת האשה לחשי עיניו ורוקי בפניו כדי שתצאי משבועת בעליה ואמרו הנשים לפני מאיר ר' איני יכול ללחוש אלא זאת האשה והלכו להן והניחוה לבדה ביקשה לילך עמהן אחזה בידה ואמר לה לחשי עיני כדי שתהיה רפואה על ידך אמרה לו חיי ראשך שאין אני יכולה ללחוש אם כן רוקי בה שבע פעמים והקב"ה ישלח דפואה אמרה אין אני יכולה ולא הניחה עד שירקה בפניו שבע פעמים ואחז בידה והוליכה לבית בעלה ואמר לה אמרי לבעליך אתה נשבעת שארוק לפניו פעם אחת כבר הורקתי שבע פעמים והלך לבית הכנסת וכבר ידעו בדבר עמדו תלמידיו ואמרו לו רבינו כל זה בזיתה בתורה ובלומדיה אמר להם דאי לו למאיר להיות כרבו, שם המפורש שנכתב בקדושה אמר הקב"ה ימחק כדי לעשות שלום בין איש לאשתו מאיר על אהת

This suggestive legend is taken from Jerush. Sota Ch. I; See also Arûkh Compl. V, 34 Art. מלום and the sources there quoted.

6.) Page 48a ff. Korach's Rebellion. חיקח קרה לקה מקח החולק על השבינה, רע לעצמו שהחליק על משה רבו ולא ידע שכל החולק על רבו כחולק על השבינה, שנא' לא עלינו תלונותיכם כי על ייי וכאנת הדה אלמחלוקת מן קרח בסבב אליצפן בן עזיאל אבן עם משה וקרח, שנתמנה נשיא על משפחתו והוא היה

קטן שנא' ונשיא בית אב למשפחות הקהתי אליצפן בן עויאל. ומיד נתקנא קרה ואמר השררות ראויה לי שהרי קהת ויצהר והברון ועוויאל, עמרם הוא הבכור זכו בניו משה למלכות ואהרן לכהונה שררות שנייה ראוייה [להיות לי] שהוא שני לבכור ואני בנו של יצהר אני ראוי להיות על משפחתי ומשה מינה אליצפן בנו של עויאל הקטן מן הבנים להיות נשיא עלי איני רוצה בכך וחכם גדול היה ועשיר גדול היה קרח ומנושאי [הארון] היה שנא' כי עבודת הקדש עליהם בכתף ישאו. באותה שעה עמד קרח ולקח מאתים וחמשים איש מגדולי ישראל שנא' לאות לרני מרי ישנה עדד מרי ואמר להם אני מבקש לבטל כל מעשה משה ולקח מאתים וחמשים טליתות של תכלת ונתן להם והלבישן ועמדו לפני משה ואמר קרח לפני משה מה תאמר בטלית שכולה תכלת חייבת בציצית אם לאו אמר משה חייבת ולפיכך נסמכה פרש' ויקח קרח לפרש' ציצית עמד קרח שנייה ואמר למשה בית שהוא מלא ספרים חייב במזווה אם לאו אמר משה חייב מיד העין קרח פניו באכזריות ואמר אין משה נביא ולא אהרן כהן ולא תורה מן השמים ועמד והחליק מחלוקת קשה בעזות פנים וכששמע משה דבריו נפל על פניו שנא' וישמע משה ויפול על פניו עמד אהרן ואמר למשה אל יחרה לך שמא מתוך יין הם בועטין או מתוך מאכל הם בועטים הארך אפך להן, עמד קרה בעזות פנים ואמר טלית שכולה תכלת אינה פוטרת שנים ושלשים חוטים, והתורה מאתים ושבעים פרשיות שבמווזה, לעולם לא נצטוה משה בדבר זה מאת יני מן השמים מיד וייחר למשה מאוד ואמר על בזיוני שתקתי ועל בזיון אחי שתקתי על בזיונה של תורה אני שותק אמר לו אהרן הקב"ה סובל יותר ממנו ועור אמר אהרן למשה פיים אותם תחלה אולי יחזרו בתשובה מיד וילך משה אל דתן ואבירם לפייסם אמרו לו העיני האנשים ההם תנקר לא נעלה כלומר העיניך, ולמה הלך משה אל דתן ואבירם ולא הלך אל קרח אלא בתחלה הלך אל קרח ולא הושיבו כלום ומיד דיבר עם בני לוי שנא' ויאמר משה אל קרח שמעו נא בני לוי וכיון שלא ענה קרח אמר שמעו נא בני לוי וקרח היה מחזיק במהלוקות ומיד וייחר למשה מאוד מפני שלא הושיבו קרח אלא אמר קרח בלבו אם אני מושיבו הוא מפיים אותי בדברים או יקלליני מוטב שלא אשיבו ומיד וייחר למשה מאוד אמר אהרן למשה לך אני ואתה ואני אפיים אותם והלכו יחד וכיון שראה אותן קרח אמר לעדתו בואו אלו שנטלו ממון ישראל בערמה והקהיל עליהם קרה קהילות שנא' ויקהל עליהם קרח את כל העדה והתחיל מספר בליצותו ואומר לכל הקהילות ומשה ואהרן עומדים ואמר יש אלמנה שוכנת אצלי ועמה שתי בנות יתומות ויש לה שדה אחת כדי לפרנס עצמה ולפרנס היתומות בדוחק, באה לחרוש אמר לה משה לא חחרוש בשור ובחמור יחדו, באה לזרוע אמר לה שדך לא תזרע כלאים,

בא תחלת הפרי אמר לה בכורים, באה לקצור אמר לה הניחי לקט ושכחה ופיאה באה לעשות נורן אמר לה תני תרומה ותרומת מעשר ומעשר ראשון כל זה כדי שיטול משה ממון האלמנה והיתומות. והוסיף בליצות ואמר לכל הקהל מה עשת אותה האלמנה הלכה ומכרה השדה ולקחה בדמיה כבשות כדי ללבוש מגזותיהן וליהנות מפירותיהן וכיון שילדו בא אהרן ואמר תני לי הבכור הגיע זמן הגזיוה אמר תני לי ראשית הגו הגיע זמן המעשר בא למעשר בהמה התחילה האלמנה צועקת ומצדקת הדין עליה ואמרה אין בי כח לעמוד באיש זה אלא הרי אני שוחטן ואוכלתן וכיון ששחטה בא אהרן ואמר תני לי זרוע ולחיים וקבה, צוחה האלמנה ואמרה אף בשחיטתן לא נוצלתי מידך הרי הם חרם אמר תני אותם לי שנא' כל חרם בישראל לך יהיה ונטלם כולם והניח האלמנה והיתומות בוכין הרי לא חמלו משה ואהרן על היתומות ועל האלמנה שנא' בהם כל אלמנה ויתום לא תענון מיד פנה משה אל אהרן ואמר לזה תפיים אמר אהרן למשה אין לזה פייום אלא לחביריו שלא דיברו מיד ויקם משה וילך אל דתן ואבירם ענו אותו העיני האנשים ההם תנקר לא נעלה עמד משה לפני הקהל ואמר אם כמות כל האדם ימותון אלה ופקודת כל האדם גו' ועמד והתפלל לפני הקב"ה וצעק במרר נפש ואמר רבון העולמים על בזיוני שתקתי ועל בזיון אחי שתקתי על בזיונה של תורה לא מלאני ג'בי לשתוק. שנא' ויאמר משה בזאת תדעון כי יוֵי שלחני ואין בזאת אלא תורה שנא' וואת התורה אמר משה לפני הקב"ה אם כשאר בני אדם יהיו אלו הולים ומבוקרים וכמיתת בני אדם ימותון אני אומר לא יוי שלהני, אמר לו הקב"ה מה תבקש אמר משה אם מששת ימי בראשית מוטב ואם לאו תיברא עכשו שנא' ואם בריאה יברא יוי ופצתה האדמה את פיה אמר לו הקב"ה אני ארך אפים במרת הדין אלא לך אמור להם בקר ויודע יוִי הלך משה ואהרן ואמרו להם בקר ויודע ייי אמר להם קרח ומרוע תתנשאו על קהל ייי אתה הבאתני זה עברת תער על כל בשרי והייתי הולך בין כל ישראל והם שהקים עלי ואומרים מי עשאך כך מי עשאך כך ואני מתבייש ולא עוד אלא שנטלת אותי יד ורגל והיית מנפין אותי ואתה אומר לי טהור טהור ובישתני ברבים ואהרן אחיך הושבתו באהל מועד ככלה מקושטת והוסיף בגידוף ובחירוף בליצות ואכזריות.

ד"א ויקח קרח שנעשה קרחה בישראל, בן יצהר שנעשה חמאו וענשו כצהרים, בן קהת שהקהה שיני מולידו, בן לוי שנעשה לויה לגיהנם, בן יעקב לא נאמר מפני שביקש יעקב אבינו שלא יזכר בייחוסיהם שנא' בסודם אל תבוא נפשי זה מעשה זמרי, בקהלם אל תחד כבודי זה מעשה קרח, דתן שעבר על דת, אבירם שאיבר לבו מלעשות תשובה, און שישב באנינות והלא נמואל שמו

שנא' ובני אליאב נמואל ודתו ואבירם אלא אוו בן פלת אשתו הצילתו אמרה לו אם קרח רב אתה תלמיד ואם משה רב אתה תלמיד ואתה שב לך מן המחלוקות אמר להן און ומה אעשה עם חבירי כבר היה הדבר בינינו אמרה לו שב בבית ואני אשב בפתח וישבה בפתח ופרעה ראשה אחר שנשבע לה שאינו יוצא וכל איש שיבוא ומצא אותה בפתח וראשה פרוע הוא חוזר לאחוריו וכיון שפתחה הארץ את פיה לבלוע קרח ועדתו בקשה לבלוע און שהיה על המטה עמדה אשתו ואחזה במטה ואמרה רבונו של עולם כבר נשבע בשמר הגדול שלא יהא במחלוקות לעולם, שמד חיי וקיים לעולם שאם יכפור בשבועה אתה יכול לפרוע ממנו ושבה ואמרה לו קום בא אצל ריבך (sic) אמר לה מתבייש אני ממשה רבי אמרה לו אני אוצאה עמד ויצאה ועמדה לפני משה ברח משה מפניה כשעמדה לפניו התחילה צווחת ובוכה אמר משה מה טיבה של אשה זו אמרו רבי זו אשתו של און אמר משה תבוא באה, אצל משה ואמרה לו רבי כד וכד המעשה הלד משה עמה לביתה ועמד על הפתח וקרא לאון און בת פלת צא אלי הקב"ה ימחול לך על כל מעשיר על אשת און נאמר חכמות נשים בנתה ביתה ועל אשת קרח נאמ׳ ואולת בידיה תהרכנה. החל הנגף כיון שראה משה ברוח הקדש שמלאך המות נוגף ישראל על הסדר קטן וגדול בשווה צדיק ורשע בשווה ואינו משייר חי בין המתים ולא מת בין החיים שנאמ' החל הנגף מלשון מהחל חרמש בקמה כמה שהקוצר קוצר על הסדר מיד אמר משה לאהרן קח את המחתה ושים קטרת והולך מהרה כי יצא הקצף ומיד לקח אהרן את המחתה כאשר צוה משה ומצא מלאך המות עומד ומחבל על הסדר עמד אהרן עליו ולא היה מניחו לחבל שנא' [ויעמד] בין המתים ובין החיים, אמר לו מלאך המות הנח אותי אעשה שליחותי אמר אהרן משה שלחני והקב"ה שלחך הקב"ה ומשה באהל מועד בוא ונלך אליהם ולא השניח המלאך לדבריו מה עשה אהרן עצר המלאך במתנו והוליכו שנא' וישב אהרן אל משה והמגפה נעצרה וכשבא משה ליפטר מן העולם אמר ברך יני חילו ופועל ידיו תרצה מחץ מתנים קמיו מלמד שלקח המלאך במתניו ועצרו וכשראה אהרן המלאך בא כנגדו נתן הקטרת לפניו שנא' ישימו קטרת באפיך ווהו סוד הקטרת שלמד משה ממלאד המות בשעלה למרום.

The main features of this story are borrowed from Midr. Tanchûma, Parsha Korach, and Numbers R. Ch. 18. About the story of On, consult Synh. 109b and Tanch. ed. Buber § 24. It is to be understood, that both the style and embellishment of the narrative are original with our author.

7.) Pages 51b - 52a to Numb. XIX. 1. The Red Heifer. מעשה בנוי אחד שהיה לו פרה אדומה בתוך עדרו ובקשוה הגוברין באלף אלפי אלפים דינר ונטל מהם הממון ואמר המתינו לי עד הבוקר והיה בלילה והניח עול על צוארה והיה מוליכה ומביאה כדי לפסלה למחר ראוה ההכמים ופסלוה ואמרו אין פרתך ראויה אלא לסכין שלך ולקחו הממון ומיד חנק עצמו וטת מי גרם לו בקשתי להטעות חכמ' וכשלוקחין פרה מן הגוים היו קורין לה רמת רמת והיא רצה ובאה כלומ' פרה אדומה תמימה אדומה בזמן שרובה מאדים ת"ל תמימה ואם תאמר תמימה לענין מומין הרי נאמר אשר אין בה מום אלא ענין תמימה לאדמות .שאל [אחד] מן הכופרים את רבן יוחגן בן זכאי ואכור לו מעשיכם נראין כמעשה כשפים שאתם מביאין פרה ושוחטין אותה ושורפין אותה ולוקחין אפרה ומביאין טמא ומזין עליו ואומרין שהוא טהור אמר לו רבן יוהנן בן זכאי ז"ל אדם מכם שנכנסה בו רוח רעה מה תעשו לו אמר מעשנין החתיו דברים ידועין ומרבצין עליו מים ומיד היא בורחת ממנו אמר לו רבן יוהנן כן זכאי ז"ל ישמעו אזניך מה שפיך מדבר כך רוה זו היא המומאה שאתם עושין לה כך וכך שנאמר ואת רוח הטומאה אעביר מן הארץ ומיד הודה לו וכיון שיצא עמדו עליו הלמידיו ואמרו לו רבינו לזה דהית בקנה, לנו מה אתה משיב אמר להם הייכם אין המת מפמא ולא המים מטהרין ולא החיים מיטהרין אלא

In Tanchûma Chukath § 8, this story is designated with מעשה בנר: מעשה בנר: אחד for which, however, מעשה בנוי אחד for which, however, מעשה בנוי אחד must be read, as in Tanch. ed. Buber § 26; Numb. Rabba Ch. XIX and Jalk. Chuk. § 759; compare also Pesikhta De R. Kahâna p. 40a and Pesikhta Rabb. Ch. XIV.—The interpretation ממימה בארטות is copied from Sifre § 123. The first part belongs probably to an unknown Midrash. With מון, cited in our text, the Arabic מון בעובה של vacca sylvestris, may be compared. It seems, however, that the story is taken from Sifra Sutta, fragments of which are mentioned in Jalk. l. c., where the reading is rendered.

שוב מעשה בגוי אחד באשקלון היו הגזברין 53a (מנט אבנים לאפוד באלף אלפי אלפים דינרי זהב ונכנס להוציא להם מבקשין ממנו אבנים לאפוד באלף אלפי אלפים דינרי זהב ונכנס להוציא נכנס ומצא מפתח של אוצר תהת מראשותיו של אביו והוא ישן והיה נכנס ויוצא נכנס ויוצא ולא הודיעם ואלו הודיעם היו מוסיפין לו עד מאה אלפים דינרי זהב אלא אמרו שהוא לצורך בית הוא מתכוין וכיון שנער אביו מן השינה נתן להם ולא

לקח מהם אלא אלף דינר ואמר להם כבר נתביישתי מכם ולא רציתי לצער את אבי ואילו ציערתי את אבי הייתי לוקח מכם שכר מה שכר שילם לו הקב"ה באותו היום נולדה לו פרה אדומה בתוך עדרו לשנה אחרת באו חכמי ישראל ובקשו ממנו ואמרו בכמה פרתך אמר להם במה שאתם רוצין לפי שאתם בעלי אמונה אמרו לו בוא עמנו ללשכת הנזית ליקח דמיה והלך עמהן וכיון שפתחו הלשכה מצאוה מליאה דינרי זהב והיו נותנים לו עד שהוא צווח ואומר דאי בוא הראשון למעשה השני.

In the sources, 1) this heathen of Askalon is perpetuated with the proper name אור, with its several variations: ארמא, דומא, דומא, דומא, דומא, דומא, אדמה probable, that דמה א as the red heifer was called, (Jalk. l. c; see No. 7) bore the name of this pious heathen: דמה בן נחינה, who has been found so ready to serve the Jewish cause.

- 9.) Page 62a: ב עשה ב תינוק שבא לפני ר"ע ואמר לו ר' הקדשתי ב תינוק שבא לפני ר"ע ואמר לו ר' אל תתיגע בי לא הקדשתיו קרדומי אמר לו לשם חמה ולבנה הקדשתי אמר לו ר' אל תתיגע בי לא הקדשתיו ודר נדר נדר נדר למי שברא את אלה אמר לו לך בני נדרך נדר examples are given.
- מעשה בבני אדם שלא יצאן ידי חובתן (10.) Page 63b: מעשה בבני אדם שלא יצאן ידי חובתן (2 margin note adds לא מלפני המקום ולא מפני הבריות עני ועשיר ורשע (בחור מחור ולא מפני מה לא עסקת בתורה אם אמר (בחור מחלל הזקן שבכל עני הייתי וטרוד במזונות הייתי אומרין לו כלום אתה עני יתר מהלל הזקן שבכל יום הוא משתכר הצי שכרו נותנו לשומר בית המדרש וחצי שכרו מסתפק בו הוא ואנשי ביתו פעם אחת לא מצא להשתכר ולא הניחו שומר בית המדרש להכנס מה עשה עלה לנג בית המדרש ונתלה בחלון כדי שישמע דברי אלהים חיים מפי שמעיה ואבטליון גירי הצדק וזה בערב שבת בתקופת טבת וירד עליו שלנ מן השמים עד שעלה עמוד השחר ולא היאיר (sic) בית המדרש אמר שמעיה לאבטליון אחי היום אפל שמא יום מעונן הוא היציצו (sic) בעיניהם ראו דמות אדם בחלון עלו ומצאו עליו רום שלש אמות שלג, ומיד פרקוהו והרחיצוהו וסכוהו ועשו מדורה והושיבוהו כנגדה וחללו עליו את השבת ובאותה שעה אין העני משיב כלום ונמצא העני לא יצא ידי חובתו לא מן המקום ולא מן הבריות. עשיר מיטרין לו מפני מה לא עסקת בתורה אם אמר עשיר הייתי וטרוד בממון הייתי

<sup>1)</sup> Ab. Zara 23a, Kidd. 31a, jer. Kid. I, 61a, jer. Peah I, 15c, and the parallels mentioned in Arûkh Completum III, 79.

אמרין לו כלום אתה עשיר מאלעור בן חרסום שהניח לו אביו אלף עירות ביבשה ואלף ספינה בים ובכל יום הוא נוטל משאו על כתיפו והולך מעיר לעיר וממדינה למדינה ללמוד תורה פעם אחת מצאוהו עבדיו במדינה אחרת ובקשו ממנו מכס ולא הכירוהו והוא לא יכירם והכוהו אמר להם הניחו לי אני הולד ללמוד תורה ואין עמי כלום אמרו לו חיי ראש אלעזר בן חרסום שאין אנו מניחין אותך אמר להם אני הוא אלעזר בן חרסום ומיד גמלו לו חסד ואמרו לו אנו עבדך ועבדי חרסום אביך הא לך כל הממון הזה ולא השניח בממונו והיה עוסק כל זמנו בתורה ומיד אין העשיר משיב כלום נמצא העשיר לא יצא ידי חובתו לא מן לו (the margin note has: אומרין לו הבריות. רשע [בחור המקום ב"ה ולא מן הבריות. רשע מפני מה לא עסקת בתורה אם אמר בעל נאוה הייתי אומר לו כלום היית בעל גאוה וטרח ביצרך יתר מיוסף הצדיק שבכל יום ויום אשת אדניו משחקת עליו בדברים ומה שלבשה לו שחרית לא לבשה לו ערבית ואמרה לו השמע לי ולא נשמע לה אמרה לו אם לא תשמע לי אני חובשתר בבית האסורים אמר לה יוי מתיר אסורים ומיד לא הייתה תשובה לרשע [לבחור] נמצא הרשע [בחור] לא -יצא ידי חובתו לא מן המקום ולא מן הבריות. This passage, occurring with trifling variations in Joma 35b, concludes with the remark: למצא הלל מחייב את העניים ר"א בן חרסום מחייב את העשירים יוסף מחייב את הרשעים. The superscription: מעשה בבני אדם שלא יצאו ידי הובתן is our author's own invention, whilst the Talmud introduces the narrative with "". On אלעור בן חרסום see: Kohut Arûkh Compl. III, 497 and our essay in the Jewish Quarterly Review III, 549 ff. (Talmudical Miscellanies, II. Croesus).

מעשה באחד מארץ ישראל שהיה לו בן :11.) On Page 81a: ונצמער בו עם רבו כדי ללמדו תורה עד שלימדו ספר בראשית בלבד ולבְּסוֹף בא הגייסות ושבו אותו תינוק והוליכוהו לבית האסורים והרגיש הקב"ה את עולמו על המלך וישב בדאנה ואמר לעבדיו תנו לי ספרים ונתנו לפניו ספרים ונטל מהם והיה קורא עד שהגיע לאחד מהן ולא היה יודע לקרותו אמר המלך אין מאן מה אלא מכתב היהודים יש כאן אחד לקרותו אמרו לו חיי ראש המלך אין כאן אלא תינוק שבוי אמר המלך יבוא באותה שעה הוציאוהו מבית האסורים והרהיצוהו והלבישוהו בנדים ובא לפני המלך ונתן לו המלך אותו הספר והיה קורא בו מכראשית עד אלה תולדות השמים והארץ והמלך שומע אמר המלך בידוע שאין זו דאנה בלבי אלא אצל זה הנער לאבותיו ונתן לו המלך שתי ככרות כסף ושתי ככרות זהב ומינה עליו שומרים שיוליכוהו אצל אביו כיון ששמעו חכמים אותו

המעשה אמרו ומה זה שלא נצטער עם בנו אלא בספר אחד שילם לו הקב"ה כל אותו השבר מי שהוא מצטער ומלמר בניו תורה ומקרא ומשנה הלכות והגדות כמה שכר יתן לו הקב"ה לכך נאמר בדברי תורה הנחמדים מזהב ומפז רב 'This legend claims an Arabic origin, as the author surmises (אלערב by his introductory remarks.

# 12.) On Page 98b, to Deut. XVII, 16.

מעשה בשלמה בן דוד מלך ישראל שהרבה נשים ואמר לא יסור לבבי אמרו הבמ' ז"ל כיון שחמא שלמה עלה יוד של [לא] ירבה ונשתטח לפני הקב"ה ואמר עקרני שלמה מן התורה אמר לו הקב"ה בני אריב ריבך ובאותה שעה אמר הקב"ה לשוד (sic) שעל כסא שלמה והוא מלד השרים יכה שלמה ויטול היתמו ומיד הכהו ונטל חותמו ונפל שלמה מעל הכסא ונדמה השור (sic) בדמות שלמה וישב על הכסא והיו כל ישראל סבורין שהוא שלמה והיה שלמה משוטט בעיירות ובכפרים שלש שנים והוא אומר אני קוהלת הייתי מלד על ישראל בירושלם וכל הרואה אותו מכיהו (sic) וה ש ד בא על נשי שלמה כולן עד שבא אצל אחת מהן והיא נדה אמרה לו שלמה מלך ישראל תשנה המנהג ואני נדה אמר על מנת כך אני עושה והלך אצל בת שבע אם שלמה ותבעה לתשמיש אמרה לו בני מקום שיצאת ממנו אפשר לך שתמצא בו הנייה והלכה אצל בניהו בן יהוידע הכהן ואמרה לו בדבר ומיד נזרעזע בנייהו בז יהוידע וקרע בנדין ואמר חם ושלום שאין זה שלמה אלא זה שד והנער המשומם הוא שלמה ומיד שלח בניהו לנער המשוטם ואמר לו בן מי אתה אמר אני שלמה בן דוד מלך ישראל אמר לו בנייהו וכיצד היה הדבר אמר באחד מן הימים אני יושב על כסאי ובאת רוח שערה והורידה אותי ונטרפה דעתי עלי עד זאת השעה אמר לו בנייהו יש לך סימן לזה הדבר אמר שלמה בשעה שהמליכני דוד אבי נתתי ידי אחת על כתיפך והשנית ביד נתן הנביא ועמרה אמי ונשקה על ראש אבי ווה הוא סימני, עמד בנייהו והגיד לסנהדרין כל הדברים וכתבו שם המפרש והלכו אצל השד וסיבבו אותו והכהו בנייה מכה אחת ונטל החותמת מידו וביקש להרנו יצתה בת קול ואמרה אל תנעו בו שממני היה הדבר וידעו חכמ' שאירע לשלמה זה המעשה על שעבר על מה שכתב בתורה ולא יסור לבבו וחזר שלמה למלבותו והיה תמיה ואומר אל יתהלל חכם בחכמתו ואל יתהלל הגבור בגבורתו ואל יתהלל עשיר בעשרו כי אם ונו'.

The bulk of this story is abridged from the well known account

of Ashmedai 1), treated of in Gittin 68a+b (see also Arûkh Compl. I, 318 ff; Kohut Angelology & Dämonology etc. p. 82 ff.), where this demon-king is brought in connection with Solomon's preparations for building the Temple. Our author omitting the name אשמראי, for which he has שור, meaning רוה שערה whirlwind, combines the legend with another Midrash (Exod. R. Ch. VI and the parallels, see Kohut Arûkh Compl. VII, 172). In the above narrative a remarkable mistake is noticeable, inasmuch as Al-Dhamari changes Benajah ben Jojada, the commander of Solomo (2 Sam. VIII, 18) into Benâjah, the son of Jehoiada, the high priest (1 Chr. XXVII, 5). It is evident, however, from page 9b (beg.) that the version of the Ashmedai-legend in connection with the Shamir and the building of the Temple through Solomo, was familiar to our author, as will be seen by the following: דוכיפת הדה לפצה מרכבה הודו כפול והו אלשמיר אלדי נגר בה שלמה בית המקדש שנא' ונגר מורא והו מו גמלת עשרה דברים שנבראו בין השמשות מעשיו לא הוא ואש מדאי הו שהביאולשלמה (see Aboth V, 6. and Pesach. 54a).

13.) On page 2) 101b—105a to Deut. XXXI, 14 (On the Death of Moses) הן קרבו ימיך למות אמר משה לפני הקב"ה בלשון ששיבחתי אותך בפני בלשון הזה ששים רבוא ואמרתי להם הן ליןי אלהיך השמים ושמי השמים וכו' בלשון הזה אתה גוזר עלי מיתה אמר לו הקב"ה לא כן אלא כשם ששלחתיך אל פרעה מלך מצרים להוציא בני מתחת ידיו אמרת לי הן אני ערל שפתים ועדיין הן שמורה לך וכשם ששיבחת אותי כנגד ששים רבוי ואמרת הן לייי אלהיך הישמים ושמי השמים וכו' כך אני מעלה אותך ראש על חמשים וחמשה רבוא צדיקים גמורים מנין ה"ן בתוך גן עדן אחר מיתתן אמר משה רבונו של עולם אם אין אתה מכנים אותי לארץ ישראל הנה אותי בעולם ואחיה ולא אמות, אמר לו הקב"ה

<sup>1)</sup> Nathan b. Jechiel, as we hare proven, (Arûkh Completum I, 318 ff.) was unfamiliar with the name: אשמדי.

<sup>2)</sup> On page 99b—100a, the story treating of the dispute between R. Joshua and R. Eliezer is reproduced. (B. Mezia 59b and Arûkh Compl. III, 383). Only the introduction is remarkable, wherein R. Jirmiah and other Chachamim are mentioned as having partaken of a dispute which can not be proven. His words are: פעם אהת נקבצו חכמים והיו נויבאין ונותנין ייבאל ד' אליעור ור' יהושע ור' יר מיה והרבה חכמים והיו נויבאין ונותנין כוותנין כוותנין כוותנין כוותנין וכוילי.

אם אין מת בעולם הזה אין לך תחיה לעולם הבא, ולא עוד אלא שכתבתי בתורה על ידיך ואין מידי מציל, אמר משה רבש"ע אהיה כאיילי מרומים וכצבי הרים שהן אוכלין ירקות ועשבים ושותין מי הגשמים ורואין את העולם כך תשוה נפשי אחד מהם, אמר לו הקב"ה רב לך אל תוסף דבר אלי עוד בדבר הזה, אמר משה רבש"ע קח אחת משתי עיני והנח אותה תחת עקבי דלתי היכלך ויניחו עליה הדלת ואראה את ארץ ישראל בעין אחת ולא אמות, אמר לו הקב"ה הלא אמרתי לך אל תוסף דבר אלי עוד, ומיד פתח משה בשבחו של הקב"ה ואמר הצור תמים פעלו כי כל דרכיו משפט כו' ונהן קול בבכי ובתחנונים והתחנן לארץ ואמר לה ארץ ארץ בבקשה ממיך בקשי עלי רחמים מלפני הקב"ה אולי יתרחם עלי על ידך ויכנים אותי לארץ ישראל אמרה לו הארץ אני תהו ובהו ונאמר עלי והארץ תבלה איך אעמור לפני מלך מלכי המלכים אלא דין שלך ושלי אחד הוא שנא' כי עפר אתה ואל עפר תשוב, הלך משה אצל השמים ואמר להם בבקשה מכם (בקישו) [ביקשו] עלי רחמים מלפני הקב"ה אולי ירחם עלי על ידכם ויכניסיני (sic) לארץ ישראל אמרו לו השמים עד שאנו מבקשים עליך רחמים נבקש על עצמינו תחלה שהרי נאמר בנו בדבר יוי שמים נעשו ונאמר כי השמים כעשן נמלחו ונאמ' ושמים לא זבו בעיניו, הלך אצל חמה ולבנה והתחנן לפניהם שיבקשו עליו רחמים אמרו לו אנו מתי מספר שנא' מתי מספר לכוכבים ועוד אמר בנו הקב"ה ידי נטו שמים וכל צבאם ציויתי, הלך משה אצל הר סיני והתחנן לפניו שיבקש עליו רחמים, אמר לו הר סיני והלא לא ראית בעיניך וכתבת בתורה והר סיני עשן כולו מפני אשר ירד עליו יוי באש ונאמר כי ההרים ימושו והנבעות תמוטנה, הלך משה אצל הנהרות והתחנן לפניהם שיבקשו עליו רחמים ואמרו והלא לא ידעת ואמרת יקוו המים אל מקום אחד וכת' הנותו בים דרך מי יצילנו אנו מיד הקב"ה, הלך אצל סדרי בראשית (והושישובוהו) [והושיבוהו] כל אחד ואחד שאין בו כח להציל מיד הקב"ה דכת' ואין מידי מציל, הלך משה אצל יהושע בן נון והתחנן לו ואמר לו בני זכור כמה הסד עשיתי עמד לילה ויומם עמוד לי בטדת רחמים לפני הקב"ה אולי ירחמינו על ידיד ואראה את א"י, באותה שעה היה יהושע בוכה ומספק כף על כף ועמד להתפלל בא שמאל ותפש את פיו ואמר לו מפני מה אתה דוחה דברי הקב"ה הרי נאמר הצור תמים פעלו כי כל דרביו משפט ומיד הלך יהושע אצל משה ואמר לו רבי הרי שמאל איני מניח אותי להתפלל עליך וכיטיטמע הדבר היה נותן קולו בבכי אף יהושע בכה במרר נפש הלך משה אצל אלעור בן אהרן אחיו ואמר לו בני זכור אותן הימים שהיה אהרן אביך קצוף עליו בהן על פעשה הענל ועמדתי עליו בתפלה והצלתיו מן המותח שנוף ואתפלל גם בעד אהרן בעת החיא עמוד לי אתה בתפלה אולי ירחם

עלי הקב"ה על ידיך ויראני את א"י ומיד עמד אלעזר להתפלל בא שמאל ותפש את פיו ואמר לו מה לך דוחה דבר יוי והשיב אלעזר הדבר למשה, הלך משה אצל כלב בן יפנה ואמר לו ועשה לו כראשונים והשיב דבר למשה ובכו שניהב, הלך משה אצל שרי אלפים ושרי מאות וכו' ואצל אוהל מועד ואצל ישראל ואצל שבעים זקנים ואצל משכן ייי והוא בוכה ומתחנן אל כל אחד ואחד ואומ' זכרו כמה קצף הקב"ה על אבותיכם עד שעמדתי ובטלתי הנוירה דכת' הרף מטני ואשמידם אכנם בדבר ואורישנו ולבסוף וינהם יוי ונאמר כלחתי כדבריד, ועתה הכנסו כולכם לפני משכן יני (ובקישו) [וביקשו] עלי רחמים מלפני הקב"ה ויכניסיני לא"י שאין הקב"ה מואם תפלחן של רבים שנא' פרה בשלום וכששמעו דבריו היו בובין וצועקים עד שעלתה בכייתם לכסא הכבוד ונכנסו לאוהל מועד להתפלל על משה ובאותה שעה ירדו מלאכי השרת והמפו דברי כדי שלא תעלה תפלתם לפני הקב"ה, ושם שני מלאכים נדולים היו ממונים עליהם אחד שמו ציקון ואסרו שמו לחש והיה לחש משיב מה שחטפו המלאכים ומיד ירד שמאל ואסרו בשלשלת של אש והעלהו לפני הקב"ה והכהו שבעים מכה של אש והוציאוהו מפרנידו של הקב"ה וכשראו ישראל כן אמרו למשה ר' אין מלאכי השרת מניחין אותנו להתפלל עליך והיה שמאל הרשע מצפה למיתתו של משה בכל שעה וכל רנע שנא' צופה רשע לצדיק יוי לא יעובנו בידו ואין בכל המשטינים כמו שמאל הרשע ואין בכל הנביאים כמו 'משה בצדקות שנא' ולא קם נביא עוד בישראל במשה ואותה שעה היה שמאל צוהק, ומיכאל שרן של ישראל בוכה, אמר מיכאל לשמאל רשע אני בוכה ואתה שוהק וישראל אומרין אל תשמהי אויבתי לי כי נפלחי קמחי, נפלחי במיחחו של משה קמחי בפרנסחו של יהושע שעחיד שיפלו לפניו על ידי שלשים ואחד מלך מה עשה ר' ז"ל נטל המנלה לכתוב שם המפורש למסור אותו ליהושע ולא השלים לכתוב עד שהגיעה הרגע שימות בה אמר הקב"ה לגבריאל צא והביא לי נשמתו של משה אמר גבריאל רבש"ע מי שהוא שקול כנגד ששים רבוא איך יוכל להביא את נשמתו ולראות במיתתו אמר למיכאל לד וכן הושיבו אמר לסננזאל שרו של עולם לד והביא לי נשמחו של משה אמר סנגזאל רבש"ע אני הייתי ברשותך לו רב והוא תלמיד איך אוכל לראות מיתתו, אמר לשמאל לד והביא לי נשמתו של משה ומיד שמה הרשע שמחה גדולה ולבש כלי כעסו וחמתו וחגר חרבו ונתעטף באכזריות והלך אצל משה וכשראה משה כותב שם המפורש וזוהר מראיהו דומה לשמש והוא דומה למלאך יוי צבאות [here a word is illegible] כלכו ודאי מה שאמרו הראשונים שאינן יכוליו ליטול נשמתו של משה וכיון שראה שמאל את משה נחשבו עיניו של שמאל מווהר עיניו של משה ובשראה משה שמאל עומד בנגדו אמר לו משה שמאל שמאל אין שלום עליך מאלהי ולכל הרשעים שכמותך למה אתה עומד לנגדי צא מלפני ואם לאו אני מתיו את ראשך ומיד אחז שמאל רעד ותלחלה כיולדה ואמר למשה בנחת (?) [בנחח] למה תבעום רבי תן לי נפשך אמר לו משה ברשות מי אמר שמאל ברשות מי ששלחני והוא מלך מלכי המלכים שבראך וברא הבריות אמר לו משה חם ושלום שאתה מבריותיו של הקב"ה ואני נותן לך את נשמתי, אמר שמאל והרי נשמתן של כל באי העולם מסורין בידי מששת ימי בראשית אמר לו משה וכי אני מבאי העולם ויש לי חלק באמיתו של הקב"ה יתר ממד ומכל באי העולם אמר שמאל ומה כוחך אמר משה ולא ידעת שאני בו עמרם שיצאתי מהול מבטן אמי ולא (נתעה) [נתונה] בי חרב של מצוה ואבי לא היה צריך לימול אותי, ואני הוא שנזרתי על פרעה ועל מצרים בעשר מכות והוצאתי את בני ישראל מתוכן, ואני הוא שקרעתי את הים וטבעתי מצרים בתובן והיכן אתה ולא לקחת נשמתן ואני הוא שהפכתי מי מרה למתוק ואני הוא שעליתי לרקיע ודברתי עם יוי פנים בפנים ואני הוא שקיבלתי את התורה מימין הקב"ה וכמה אותות ומופתים עשיתי ואני הוא שעשיתי מלחמה עם סיחון ועוג שני גיבורי עולם שנולדו בשעת המבול ולא הגיעו מימי המבול עד קרסוליהן מפני גבהו והקמתי במלחמתו חמה ולבנה ברום עולם והכיתם במטה שבידי והרגתים ובילדותי הלכתי על רגלי בן שלשת ימים ומצאתי פתחון פה ודברתי עם אבי ועם אמי ואפילו חלב לא ינקתי מאמי אלא בשכר ובשלשה חדשים ניתנה בי בינה ואמרתי עת יד אני לקבל תורה מימינו של הקב"ה ובששה חדשים נכנסתי לפלמורין של פרעה ונטלתי כתרו מעל ראשו מה שאני עתיד לעשות לו והוצאתי מהחת ידו ששים רבוא לעיני כל מצרים והכיתי שרן של מצרים במטה וגזרתי בים סוף שנים עשר דרך ופסלתי שנים לוחות אבנים בידי וכתב בהם הקב"ה התורה כחפצי ועליתי למרום ודרתי תחת כסא הכבוד ארבעים יום וארבעים לילה שלשה פעמים מאה ושלשים יום ומאה ושלשים לילה לחם לא אכלתי ומים לא שתיתי כמלאכי שרת, וכסוני כנפי שכינה וגליתי רוזנים לבני אדם וקבלתי התורה מלפני הקב"ה וכתבחי מפיו שש מאות ושלש עשרה מצוות ואתה רשע היאך יש לך יכולת ליטול נשמתי הטהורה הנתונה בי מאדון כל הנשמות בקדושה וטהרה לך ממני אין לך רשות שחשב במקום שאני יושב בו ואין לך רשות לעמור במקום שאני עומד בו, ואין לך רשות לדבר במקומי, ברח מלפני שנשמתי איני נותן לך. כיון ששמע מלאך המות זה הדבר מפי משה תמה תמהה גדולה ונבהל וחזר שמאל לחשיב הדברים לפני הנבורה ומיד כעם עליו הקב"ה ואמר לו צא והבא לי נשמתו של משה ואם לאו אני נווף בך ומבטלך ממלאכתך ואמסור אותה לאחירים אטר שמאל לפני הקב"ה נורא עלילה הרשות שלך היא אתה אוטר לי לך לגיהנם

וחתוך את עליונה לתחתונה והוריד של מטה למעלה ושלמעלה למטה ברגע אחד ארד ולא אעכב דבריך אבל לפני בן עמרם אין בי יכולת לעמוד לפניו אמר לו הקב"ה מפני מה אמר שמאל מפני שהוא דומה לשרי המרכבה הגדולה שלך וויקים וברקים ואש יוצאין מפיו בדברו עמי כמו שיוצאין מפי שרפים העומדים להודות לשבח ולפאר ולרומם ולנצח ולגדל אם שם כבודך וזוהר מראה פניו וכווהר שבינתך בבקשה ממך אל תשלחני אצלו שאיני יכל לו לעמוד בפניו ומיד כעם עליו הקב"ה ואמר צא והביא (sic) נשמתו של משה וכיון שיצא אמר לו הקב"ה רשע מתוך גיהנם נבראתה ולתוך גיהנם אתה חוזר בתחלה יצאת מלפני בשמחה גדולה בנשמתו של משה כיון שראית שבחו וגדלו אתה אומר אין בי יכולת לעמוד לפניו גלוי וידוע לפני שאם לא תבוא בנשמתו של משה שתחזור מלפני בבושה וכלימה ומיד שלף חרבו מתערה ועמד בכעם על משה ואמר בלבו אהרוג אותו או יהרוג אותי וכוון שראהו משה עמר עליו בחמה במטה האלהים שחקוק עליה שם המפורש וגער בו ורץ לפניו ורץ אחריו משה ותפשו והכהו ונטל קרן הודו ועיור עיניו ושינרו בבושה וכלימה וכמעט קט והרגו משה ובאוחה שעה יצחה בת קול ואמרה למשה אל תשלח ידך בו שבני אדם צריכין לו ומיד מצא משה פתחון פה ואמר לפני הקב"ה רבונו של עולם זכור לי אותו היום שאמרת לי לד ואשלחד לפרעה זכור אותו היום שעליתי בו בהר סיני לפניך ועמדתי לפניך ארבעים יום ואובעים לילה לחם לא אכלתי ומים לא שתיתי עד שקבלתי התורה מידיך ונתתי אותה לעמך ישראל בבקשה ממך אל תמסריני ביד מלאך המות אלא הנני בידיך כטוב בעיניך עשה עם עבדך אמר הקב"ה אל תירא אני בעצמי מימפל בך וקוברך ומיד עמד משה בתפלה ונפל על פניו ואמר בתחנונים רבש"ע במדת רחמים אתה בראת עולמך ובמדת רחמים אתה מנהיג עולמך התנהג עמי במדת רחמים ואל תמסרני ביד מלאך המות ומיד יצחה בת קול ואמרה משה משה אל תירא כי הלך לפניך צדקיך וכבוד יני יאספיך, ובאותה השעה ירדה השכינה ושלשה מלאכים גבריאל ומיבאל וסנגזאל מיכאל הציע מטחו של משה גבריאל פרס סדין של ארנמן תחת מראשותיו סנגואל עשה לו כזה במרגלותיו ונגלה הקב"ה ואמר למשה השקף שתי עיניך זו על גבי זו והשקיף אמר לו עשה ידיך זו על גבי זו ועשה והקיף שתי רגליו זו על גבי זו וברגש נשק הקב"ה למשה בפיו ונטל נשמתו בנשיקה שנאמ' וימת שם משה עבד יןי והיו המלאכים בוכים עליו ומספידין ואומרין החכמה מאין חמצא ואיזה מקום בינה, והקב"ה אומר מי יקום לי עם מריעים, השמים בוכין עליו ומספידין ואומרין אבד חסיד מן הארץ, ארץ בוכה ומספדת עליו ואומרת אבד ממני חסיד וישר, חמה ולבנה בוכין ומספידין ואומרין בינו בוערים בעם, כוכבים ומזלות בוכין ומספידין ואומרין וכסילים מתי תשכילון, סדרי בראשית היו בוכין ומספידין עליו ואומרין צדיק אבד רוח הקודש מיללת ואומרת ולא קם נביא עוד בישראל כמשה וכשבקש יהושע משה רבו ולא מצאהו היה בוכה ואומר אנא יוי הושיעה נא אנא יוי הושיעה נא, ישראל היו בוכין ואומרין מספד ויאתא ראשי עם, מלאכי רקיע סופדין ואומרין צדקת יוִי עשה ומשפטיו עם ישראל ועד כאן לא ידע מלאך המות שמת משה והיה מתירא מנזירתו של הקב"ה והלך למקומו וביקשו ולא מצאו, הלך אצל הארץ ואמר היכן משה כן עמרם אמרה לו הארץ איני יודעת בו ולאיכן הלך, הלך אצל הים אמר לו ראית בן עמרם אמר לו הים מיום שנזר בי שנים עשר נזרים ועבר בי הוא ובני ישראל שוב לא ראיתיו, הלך אצל גיהנם אמרה לו ניהנם באזני שמעתי אותו ולא ראיתיו, הלך אצל שאול ואבדון וטיט היון אמר להם ראיתם כן עמרם אמרו לו שמו שמענו שמעו מפרעה מלך מצרים ואתו לא ראינו שנא' ים אמר לא בי הוא תהום אמר אין עמדי שאול ומות אומר שמענו שמעה, הלך אצל תהומות אמרו לו ראינוהו אלא שמענו שמעו, ובא אל בני קרח שהם עומרין בתהום ואמר להם ראיתם בן עמרם אמרו לא מצאנוהו מיום שפתחה הארץ את פיה ובלעה אותנו על ירו הלך אצל השמים ואמר להם ראיתם בן עמרם אמרו לא ראינוהו מיום שעלה אלינו בדבר יני לקבל התורה הלך אצל גן עדן וכיון שראו אותו המלאכים הממונים על גן עדן היו דוחפין אותו ואומרין לו אל תכנס לחוך גן עדן שנא׳ זה השער לייי צדיקים יבואו בו, מה עשה פרח בכנפיו מעל דלתות גן עדן משיעור ארבעת אלפים פרסה ונפל לתוך גן עדן אמר לה משה ראוי לך אמרה לו מיום שבא אלי עם גבריאל לראות מתן שכרן של צריקים שוב לא ראיתיו הלך אצל עין החיים וכיון שראה אותו ברחוק שלוש מאות פרסה סח ואמר לו עץ החיים אל תקרב אלי, אמר מלאך המות לעץ החיים ראית בן עמרם אמר מיום שבא אלי ונשל המטה שוב לא ראיתיו, הלך אצל עין הדעת ואמר לו ראית בן עמרם אמר מיום שנטל ממני קולמום לכתוב בו את התורה שוב לא ראיתיו, הלך אצל ההרים אמרו לו מיום שפסל ממנו שני הלוחות שוב לא ראינוהו הלך אצל מדברות אמרו לו מיום שנהג ישראל בנו כצאן שוב לא ראינוהו, הלך אצל הר סיני אמר לו מיום שקיבל תורה מימין הקב"ה שוב לא ראיתיו, הלך אצל בהישות וחיות אמר להם ראיתם בן עמרם אטרו לא ראינוהו מיום שהברלנו בין טמאה לטהורה, הלך אצל מות אצל המלאד ששמו דומה שהוא ממונה על הנשמות ואמר לו ראיתם בן עמרם, אמר לו שמעתי שספרוהו בטרום, הלך אצל המלאכים אמר להם ראיתם בן עמרם אמרו לו הלוך אצל בני אדם הלך אל בני אדם אמר להן משה היכן הוא אמרו וכי משה מבני

אדם הוא אין משה אלא ממלאכי השרת שעלה למרום ודר במרום כמלאכי השרת ואסף רוח בהפניו כמלאכי השרת.

This passage has already been abstracted in the chapter on "Peculiarities" No. 37.

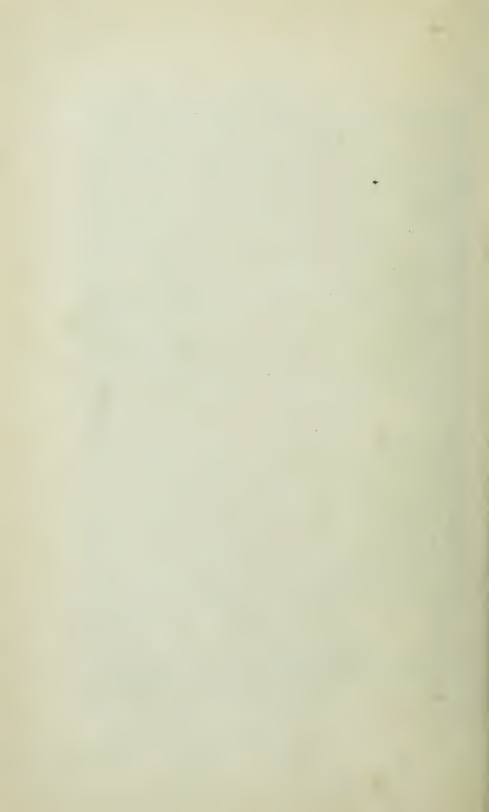
14.) On page 111b-112a to Deut. XXXIII, 24. is recorded an account of the plentitude of oil in Asher's dominion.

מעשה בגוי אחד שביקש שמן זית בעשרה רבוא אלפים דינרי זהב אמרו לו אין לך אלא א"י ואמר לאחד מבני ישראל חפצי אקח שמן זית ולא הודיעו בכמה אמר לו אני אתן לך ונתן לו באלף דינר מיד צחק הגוי ואמר רצוני אקח בעשרה אלפים רבוא דינרי זהב אמר לו הישראלי אין לך אלא ארץ אשר אשר אשר תקח משם חפצך הלך אותו הגוי לארץ אשר ומצא ישראלים הרבה אמר להם רצוני אקח שמן זית בעשרים אלפים רבוא דינרי זהב אמרו לו לך לבית הזה קרא לבעל הבית אמרה לו אשתו אדונינו בשדה שב עד שיבוא או הלוך אליו הלך אליו אל השדה ומצא אדם זקן ויפה מראה ומתניו חגורים עוסק תחת הזית אמר לו אני מבקש שמן זית במאה רבוא אלפים דינרי זהב אמר לו הזקן המתן לי עד שאנמור מלאכתי ואני אתן לך וכיון שגמר מלאכתו לבש בגדיו והיה משמש לפני הגוי עד שבאו לבית והיה הגוי תמיה ואמר צחקו בי היהודים ומנין לזה הזקן במאה הגוי עד שבאו לבית והיה הגוי תמיה ואמר צחקו בי היהודים ומנין לזה הזקן במאה

<sup>1)</sup> Cf. my essay in "The Independent" (edited by Rev. Dr. William Hayes Ward.) Oct. 29 and Nov. 5th, 1891 No. 5. "The Death of Moses". See also the German version in Dr. M. Rahmer's Jüdisches Literaturblatt XXIII No. 19, May 6, 1892.

רבוא אלפים דינרי זהב שמן, וכשבאו לבית אמר הזקן לשפחה הביא לנו הספל ונדיח רגלינו מן האבק והביאה השפחה ספל של שמן וטבלו רגליהם לקיים מה שנאמר ומובל בשמן רגלו ואכלו ושתו ושמחו אמר הגוי לישראל תן לי השמן שאמרתי לך עמד הישראל ופתח הבור ומדד לו במאה אלפים רבוא דינרי זהב שמן ואמר לו רצונך שתקח במאה שנייה אמר אותו הגוי אין בידי דמים אלא בבית אמר הישראל טול ואני אלך עמך ליקח הדמים ומדד לו במאה רבוא שנייה אמר ר' שמעון בן יוחאי אני מעיד על עצמי השמים והארץ שלא הניח אותו הגוי בארץ אשר לא נמל ולא חמור אלא ששוכרן אותן ועשה דליקה לפניהם והיו כל העם מקלסין אותו ומפארין לפניו בשבח אמר להם הגוי אל תקלסו (אותו) [אותי] ואל תפאירו אלא הזקן הזה שהכל שלו ועוד אני חייב לו במאה אלפים רבוא דינרי זהב והזקן מבני אשר הוא ומיד קראו יש מתעשר ואין כל מתרושש רו וארץ אשר מנעלה של א"י שנאמר ברזל ונחשת מנעליך וכימיך דבאיך וים לו בו" בו" בו"

This narrative is culled from the Talmud (Menach. 85b) with the introduction און, and instead נוי, the expression: הין הערך issubstituted; see Arûkh Completum VI, 348 and our הין הערך, chapter B. ערות המערכה, page XIX, note 3.



# APPENDIX THE SECOND.

# ARABIC SELECTIONS

FROM

THE SIRÂĠ AL-AKÛL

(سراج العقول)

OF

ABOO MANZÛR AL-DHAMÂRI.

### APPENDIX THE SECOND

(ARABIC TEXT). 1)

A) Treatise on the Sacrifices. (To Lev. I; pp. 2b-3b end.) נקדם ') מקדמה תם נרגע ללקסמה אלחאצרה ללקראבין פאקול אן אלקרבנות ארבעה לא גיר על הוחטאת ואשם ושלמים פאלעולה תחרק כלהא עלי אי צפה כאנת, ואלחטאת אנקסמת קסמיו מנהא מא יחרק באלנמלה והי כל חטאת יובא מדמה אל אוהל מועד. ואלקסם יב סאיר אלחטאות והי אן יקרב אימורין שלה. תם יאכלו זכרי כהונה אלבקייה בעזרה. ואל אימורין הו אלשחם אלדי עלי אלגור מן ראבלה ואלכלותיו וזאידה אלכבד הדא פי כל בהמה. ואלכבש באלאליה ובאלבעצוע אלמתצל בהא. וסמיית אימוריו יעני אלאשיא אלדי אמר בחריקהא, ואלאשם יקרב מנה אלאימורין ויאכל זכרי כהונה אלבקייה בעזרה. ולא יך אלא מן דכור אלכבאש כבידהא וסגירהא. ואלשלמים קסמין שלמי צבור והו אלדי יקרב יום עצרת. יקרבון אימוריו ואלבקייה יאבל לוכרי כהונה בעזרה. ושלמי יחיד יקרב מנה אלאימורין. וחזה ושוק לכהנים ואלבקייה לצאחבה יאכלונה דכור ואנאת ולראלך סמי שלמים שהוא נותן שלום בין הכל יעני אן ללה פיה חק וללכהנים פיה חק. וכדאלך לבעליו. תם נרגע אלי אלקסמה אלחאצרה פנקול אנה לא יכלו אמא אן יך אלקרבן מן חיואן או מן נבאת. פאן כאן מן נבאת פלא יכלו אמא אן יך חטים או שעורים. פאן כאן שעורים פהו אלעומר אלדי יקרב בששה עשר בניסן והו מן בכור אלשעיר ולים הוא יקרב על גבי המזבח אלא יאכלנה אלכהנים ואו כאו חטים פלא יכלו אמא

<sup>&#</sup>x27;) Lack of space prevents us from rendering a translation of these, as well as the Hebrew excerpts. Perhaps we will make good this omission in the near future.

<sup>2)</sup> The Teshdîd is in our Ms. invariably rendered by the sign: -; the diacritical points of the letters '2,'7,'7,'y and n are omitted. Of the vowels, Fatha alone is frequently used with the sign: 1 on the top of the letters, which we however, did not apply for the convenience of the printer.

אן יך דאימא והו לחם הפנים או פי וקת דון וקת והי שתי הלחם על מא יבאן פי תקסים אלמנחות. ואן כאן חיואן פלא יכלו אמא אן יך מן בהמה או מן עוף. פאן כאן עוף פהו שתי תורים או שני בני יונה והכשר בזה פסול ביה. יעני אן כביר אלהמאם וסניר אלאימאם פסול ולא פרק פי אלעוף בין אלדכור ואלאנאת ולך אן תדכל צפרי מצורע פי אלגמלה ואן כאן אלקרבן מן בהמה פלא יך אלא שור שה כשבים ושה עזים. תם נרגע ונקול הדי אלקרבן אלמדכור לא יכלו אמי אן יאתי עלי אתם והו אלחטאת ואלאשם או עלי גיר אתם והי אלמנחות ואלנדבה ומא ישבההא.

והדא תקסים אלמנחות עלי אלתפציל ואלתנמיל פאקול אן מנחת נסכים שאמלה לאלצבור ואליחיד. וכל מא גא בנדר ונדבה מעון נסכים יצאו חטאות ואשמות ובכור ומעשר בהמה והפכח שאינו באיז בנדר ונדבה. מא כלא חטאת מצורע ואשמות שהן מעונין נסכים ומנחת נסכים הי סמד מלתות בדהו זית. ואלנסכים הו אלכמר אלדי יקרב מע אלעולה הו אלשלמים והו קו' ויין לנסך וקד יסמון אלכל אעני אלסמד ואלכמר נסכים עלא נהה אלתסאמה. ואנקסמת מנחת צבור הלאתה אקסאם, עומר התנופה ושתי הלחם ולחם הפנים אלדי יאכלוה אלכהנים פי כל יום סבת והי שתים עשרי חלות שני עשרונים החלה האחת וקד סבק פי פרש' ויקחו לי תרומה תביין שכל לחם הפנים ושתי חלות ומנהת יחיד כמסת אקסאם אדי שנג פי ממאת מקדש וקדשיו, אן שנג בשבועת בטוי, או שבועת העידות בין בשונג בין במיזיד (sic) והי תתפמא מנחת חופא ולא ינעל עליהא לבאן. וקד תסמא חטאת וחכמהא אן יקרב מנהא קומין ויאכלי אלכהנים אלבקייה. ואלתאני מנחת שומה (sic) מן דקיק אלשעיר דון זית ודון לבאן יקרב מנהא קומץ ואלבקייה ללכהנים והי תסמא מנחת קנאות. ואל ג' מעא סרכן תודה או ידור בנזירות והדה אלאנואע אלדי תנאב אלתודה ואיל נזיר לם אלכתאב יסמיהא מנחה בונה ולא הי מן נמלת אלמנחות. ואלברהאן עלי ראלך או אלכהן אדי נא בתודה או איל נזיר יאכר אלדבית אלדי מעהא מע ישראל ולו כאנת מנחה ללום אחראקהא כמי נץ אלכתאב וכל מנחת כהן כליל תהיר לא האכל. לכן אלחכמ' ז"ל סמוהא מנחה תסאמה ואלראבע חביתי כהן גדול והי אלמנחה אללאומה לכל כהן גדול כל יום. והי איצא תסמי מנחת כהן משיח לקו׳ תע׳ פיהא אשר יקריב לייי ביום המשח אותו. ואמא אללאומה לכל כהן מרה פי וקת דכולה ללעבודה סוא כאן גדול או הדיוט פאוול מא יגיב עשרין סלת ויקרבה מנחה והו יחרק כלה והו אלמקוול פיה זה קרבן אהרן ובניו. ואלכאמס אן יתברע וילום נפסה מנחה והדה תסמא מנחת נדבה והדה אנואני מנחת סלת מאפה תנור חלות או רקיקין על המחבת או על המרחשת. ולים כי אלמנחות מא יחרק סוא מנחת הוטא ומנחת כהן, פלמא אסתכמלנא שרוט אלמנחות. נרגע אלי אלכאטי נפסה פנקולן לא יכלו אלמסתו' גב קרבן אמא אן נכון כטאה באלפעל או באלקול או באלפכרה, ואלדי באלפעל אמא או יד באלאתקאה והו אלזרון, או בסהו והו אלשננה, ואן כאן באלקול פהו אלשבועה ואלנזירות ואלנודר ואליולדת: ואו כאן אלכטא באלפכרה פהי אעצם (אלדמב) [read: אלדי ינב עליהא קרבן והי אלתי קאל פיה לכפר על נפשותיכם לפני יוי עלי מא ביינת לך פי פרש' כי תשא לאן לים מתנה אלי אללה תע' פי האדי אלעאלם אלאספל אלא הדה אלפכרה אלאנסאנייה אלתי הי צלם אלהים ודמותו עלי מא ביין ר' ז"ל פי אוול אלדלאלה. י) והדה אלפכרה הי אלמתאבה והי אלמעאקבה פאלי צרפהא אלאנסאן פי גיר מא אחלת לה והו מערפת מצנועאת אללה תע' חתי ידרך בארייהא ומדברהא חק מערפתה גל ועלא פקד אנהד כאלקהא אלדי אנעם עליה בהא מן סאיר אלחיואנאת ויציר הדי אלשבץ אלדי צרף הדה אלפכרה אלעזיזה פי ניר מא כלקת לה מחגוב מן אללה תע' ויכון מן זמדת אלנהלה, ואלשיאטין עלי מא דכר ר' ז"ל פי אלניו אלאוול פי אלאסבאב אלמאנעה ופי נזו אלתעליל ") איצא וקד דכרת הדא אלמעני דכרא מסתקצא פי פרש' כי אני הכבדתי וקד תם אלתקסים ללקרבן ואללאום להם.

B) Treatise based on Lev. XXIII, 10—15 (MS. Pages 26a—27b). קאל תע' העירם את קצירם הובאתם לו וקאל תע' ראשית קצירם הד קאל תע' וקצרתם את קצירה והבאתם לו וקאל תע' ראשית קצירם הד כלאף אר אלאוול ידל עלי אנה יודא בעד אלהצאד. ולאכר ידל עלי אנה יודא קבל אלהצאד. וקד נא אלנקל ואפק בין אלקולין וקאל ממקום שאין אהה מביא אתה קוצר ומביא וממקום שאתה מביא אין אתה קוצר עד שתביא, לאן לא יודא אלעומר לא מבית השלהין ולא מבית האילנות לו מואל מניין יודא אלעומר מארץ אשר שנא' והוא יתן מעדני מלך, ויודא שעורים שנא' ואם תקריב מנחת בכורים ליןי אביב קלוי באש תקריב את

<sup>1)</sup> See Dalâlat al Haïrin chapt. 1 ed. Munk p. 12; editio Friedländer, p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) This title is quoted several times throughout the MS., as we have shown in the description (cf. pp. 27 and 32, where in the section headed: אלנוו אלו אלון אלון, all references are enumerated).

<sup>&</sup>quot;) It is the usual abbreviation of يعلى = who is to be exalted, (meaning God) which occurs constantly in our MS.

<sup>&#</sup>x27;) This word, rather belonging to the next half of the Biblical verse, is here quoted on the authority of the Tafmud, (Menach. 71b) the explanation of which he utilizes.

<sup>5)</sup> See Kohut Arûkh Completum articles: שלח and מית בעל (5).

מנחת בכוריך, ונאמר כי השעורה אביב מה כאן אביב שעורים אף כאן אביב שעורים ובנזיר (sic) שווה ומניין שהוא בשטה עשר בניםן שנא' אביב עדר אביב " חמשה עשר ונקריב בששה עשר. ולחם וקלי וכרמל לא תאכלו. החדש אסור מן התורה בכל זמו שנא' לדורותיכם שינהוג הדבר לדורות ואסור בכל מקום בין בארץ בין בחוצה לארץ שנא' בכל מושבתיכם שינהוג הדבר בכל המושבות. (ממחרת השבת ממחרת יום טוב. יא אייה אלנאצר <sup>2</sup>) (אעלם) [אעלם השבת אנא לא יחסן מן הו עאקל פהים אנה יקטע באוול אלארא אלתי תסבק אלתי תסבק אלי והמה אלי אן יון גמיע אראה ולולם יאכד מן ארא כתירה אלאראי ואחד צחיח פיקנע בה ולא בתלך אלארא אלכתירה אלמשכוכה כמי קאל אלחכים טוב מעט לצדיק וקאלו אלחב' ז"ל <sup>(3)</sup> הצדיקים מהחדשים והרשעים אין מהחדשים, יעני אנה ינתנ להם ארא צאדקה ניר אלארא אלמתקדמה, ולא איצא תלך אלארא אלדי תנתנ להם מן תעלימאתהם יקטעו בהא אלי אן תצח ענדהם צחה באלגה כמא קיל עלי נהת אלאסתעארה ואכלתם ישו נושו וישן מפני הדש תוציאו, ולך אן תעלם הדי אלראי אלצחיה אלצויב מן גזו אל דל אלה אלאוול ") פצל לי אד קאל הנאך ר' אן לפץ אכילה אסתעיר לכל כלע צורה, וכו' וקאל ואסתעיר לשוו אכילה לאלעלם ואלתעלם ובאלנמלה לאלדראכאת אלעקלייה אלתי ירום בהא בקא אלצורה אלאנסאנייה עלי אכמלאלהאלאת כדואם אלנסם באלנדא עלי אכמל ")

<sup>1)</sup> Explanations based on the equivalents of words are among his special peculiarities, as we have shown above.

<sup>2)</sup> Following the traditional explanation of ממחרת (Menach. 65b), he puts his argument with especial force by citing the above phrase so frequently in vogue among Arabic writers and particularly in the Moreh.—אלנאטר yet occurs in our MS. on pp. 25a, 26a, 27a, 54a, 71a, 74b, 92a, 107b etc. etc. and ought to be spelled: אלנאטר, as by Maimonides. Cf. Munk I, 56b (Arab. text).

<sup>3)</sup> For this phrase see Introduction p. 17. The quotation הצריקים is not a verbatim one. The contradistinction of pious and impious ones with reference to the future state is frequent enough in the Talmud (cf. for instance Synh. 100b); but in my opinion, by the above expression: מתהדשים, a pure Persian conception of the rejuvenescence of the bodies, a mere translation of the Zend Frash-6kerete; Pârsi: Frashégard (meaning literally, making fresh, i. e. resurrection) is herewith advocated. (cf. Kohut in Zeitsch. d. D. M. G. XXI, 577.)

י) He means to say: מן גזו אלאוול אלדלאלה. The quotation is verbatim taken from Maimonides (דלאלה אלחאירין ed. Munk I. p. 33 Arab. text).

<sup>5)</sup> Maimonides has here: מחסו.

חאלאתה, לכו שברו ואכלו שמעו שמוע אלי ואכלו טוב, אכול דבש הרבות לא מוב י) כן דעה הכמה לנפשיך ותמם הדה אלמעאני מן הדי אלפצל פאנה יפידך עו עלום מרתבטה אלשרטייאת אלפלספייאת מתעלקה באבילה ושתייה, הבדי יפעל מן אראד אן תכון עלומה צאדקה ונתאינה צחיחה לם יך יעאדי עלמא עצרה בל יקצדהם ויתסגר להם ולו לם יאכד מן כל ואחד אלא מעני ואחד כמא קאלו ז"ל מכל מלמדי השכלתי ועלי מא דכר פי שרח ובו תדבק קאלו וכי אפשר לאדם להידבק בשכינה אלא בחכמה ") ותלמידיהם. וקאל ר' ז"ל אפי' למד ממנו אות אהת הייב לקרות לו רבי, ואמא אן הו יסרק אלעלום ויעאדי קאילהא פאקיים אנה יצן אן אלעלם ינזל עליה צבן צבא פיך פאסד אלמואג עסר אלעלאנ. והדי אלשבץ אלדי הדה חאלתה אסוא חאלה מו אלמקלד פי עלמה לאן אלתקליר הנאב אלתהקיק ואלתקליד שאן אלעכויאן, ודאלך מתל נמאעה עמיאן מתראבטין ימשון פי טריק ויקודהם ואחד בציר פאלי עתר עתרו אלנמיע – ואכתר אלשרעייאת אלתקליד פיהא כאפי מא נהתאג עליה ברהאן מתל אלסוכה ואללולב ואלשופר ואלציצית ואלתפליז, ובאלנמלה כל אלמצוות אלעמלייה מא קאל לי אבי או מרי פעלתה ולא לי אן אקול לם כאן דאלך כדאלך אלא עלי מא נא בהנין אלתורה אלדי הו מקאם אלברהאן פי דאלך למן אראד אן ינצף נפסה ולא יכדעהא לאו נצוץ אלחורה הי בנבוות משה ר' ע"ה אלדי ליס ללמתביילה פי נבוותה מדכל עלי מא באן פי אלקואעד אלשרעייה ופי הלכוח יסודי התורה ופי אלנזו אלתאני מן אלדלאלה ל"זל"חל"טמ'.

ואלפילסוף אלאעצם אבי געפר מחמד נ' מוסי אלארדבילי דכר פי אלתקליד וצחת אלעלום כלאם הדי נצה, קאל כל מא אלא רדבילי דכר פי אלתקליד וצחת אלעלום כלאם הדי נצה, קאל כל מא יעלמה אלאנסאן לא יכלו אמא אן יעלמה מן נפסה או מן גירה. פאן כאן מן גירה פהו כבר ואלכבר יחתמל אלצדק ואלבדב ומא הו כדאלך הו מצנון אי אצן בה צדק אצן בה כדב, וכל מצנון מנהול וכל מנהול פלים במעלום, פהרא אלתקליד לים במעלום. והדה קסמה חאצרה צאדקה. ואן כאן ממא יעלמה אלאנסאן הו מן נפסה פלא יכלו אמי אן יך במיזאן או בניר מיזאן פאן כאן בניר מיזאן פהו נואף וכל נזאף מנהול וכל מנהול לים במעלום פצח לך מן הדי כלה אן מא ינפע אלאנסאן מן אלעלום אלא מא עקלה מן נפסה באלמיזאן אלצאדק והו ממאלעה אלארא לאכראנ אלראי אלצחים והדה כלה פי אלעלום אלאלהייה

י) Here the following words are left out: אכל בני דביט כי טוב ונובת מחוק על חבך, as quoted in Munk l. c.— י) Read מחוק על חבך, as quoted further on (p. 77b in our Ms.). The Talmud, (cf. Kethub. 111b) however, is somewhat at variance with the above citation.—

לאפי נצוץ אלתורה חאשא אנצר מא קאל ר' ז"ל פי פצל נ' מן אלנוו אלאוול מן אלדלאלה. 1) קאל אעלם אייה אלנאצר 2) פי מקאלתי הדה אן אלאעתקאד לים הו אלמעני אלמקוול °) בל אלמעני אלמתצוור ') פי אלנפס אדי ") צדק בה אנה כדאלך ") עלי מא תצוור. ") פאן כנת ממן יקנע ") מן אלארא אלצחיחה או אלמצנון °) צחתהא ענדך באן תחכיהא באלקול מן גיר אן תצוורהא "' ותע' יתקדהא (13 באו הבי אן תטלב פיה יקין. (12 באן הדי 13) כהל גרא כמא תנד כתירין מן אלבלה יחפצו "1) עקאיד לא יצוורון "1) להא מעני בונה, ואן כנת ממי טמחת המתה ללארתקא (10 להדה אלדרגה אלעאליה דרגה אלנצר (17 ואן התייקן (20 התי לא יוגר לה ואחר וחדאנייתה (10 חקיקייה (20 התי לא יוגר לה תרכיב אצלא ולא תקדיר אנקסאם בונה (2) מן אלונוה (22) ותמם אלכלאם מן הדא אלפצל. פאנד אדא עלמת אן אללה תע' ואחד ולא דליל עליה אלא מן אלעקול אלמפארקה והי אלמבאדי אלרוהאנייה ולא דליל עלי וגודהא אלא מן תאתירהא פי אלאגסאם אלבסיטה. ואלדליל עלי אלאגסאם אלבסיטה וגוד אלאנכאם אלמרכבה. ואלדליל עלי וגוד אלאנסאם אלמרכבה יגוד אלארבע אלכיפייאת אללאומא ען וגודהא, ואלדליל עלי אלכיפייאת מא ניטאהדה מן פעלהא באגסאמנא אעני וגוד אלחרארה ואלברודה ואלרטובה ואליבוסה פינאו ושאהרך עלי דאלך מן נפסך פאפהם הדי גדא פקד ביינת לך אלמעאני אלמתקדמה פי הדה אלפרש, והי אקרב ברהאן עלי ונוד אלאלאה ווחדאנייתה ונפי אלנכמאניית ענה. ואלהאצל מו נמיע מא תכלמנא בה הנא או עלם אללה תע' לא יתכתר בכתר) [בתכתר :read אלאואמר לאן כמא הו מתחד גל ועלא כדאלד עלמה מתחד לאן עלמה דאתה ודאתה עלמה, עלי מא קד ביינה ר' וצ"ל פי אלנזו אלנ' פי פצול אלענאיה (2) וקר כתר אלכלאם הנא באשאראת אגלבתהא אלמועדות ודבר אלחרש וגירה ואן כאן קד תקדם מא תקדם.

<sup>1)</sup> This is a verbatim quotation from Moreh Nebuchim I, 50 (Munk p. 56b ff.) י) Maimuni has: אלנמטו אור אייהא אלנאטר אור אור אלמטון (י) אור אלמטון (י) אור אלמטון (י) אור אור אייהא אלנטטון (י) אור אור אייהא אלמטון (י) אור אייהא אלווון אווי אייהא אייה אייהא אייהא אייהא אייהא אייהא אייה אייה אייהא אייה אייהא

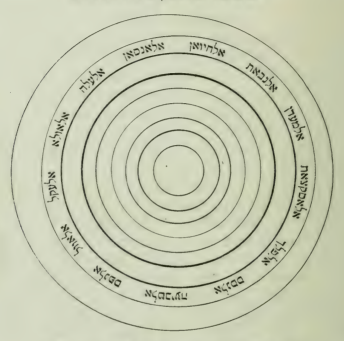
C.) Treatise on some portions of the Liturgy MS. Pages 67b-ייהול ברוד שאמר והיה העולם, כולו ברוד הוא, וכל אנזא הדה (mid.) אלברכה יתצוורהא בדהנה גן גן לאן אנזאיהא תדל עלי אלמומור את אלדי הו מסתקבל להא, ועליך תצחיח האלך אד קד הו קריב אלמאכד ממא קד סבק וממא סיאתי איצא ולדאלד כאנת הדה אלברכות ביחיד והציבור מסכימין, תם יקול אלמזמוראת (sic) בשרט לא ימייל דהנה ואעתקאדה ממא יתכלם בה, ויכתבה לם כאן מזמור תהלה לדוד עלי אלף בי ולם אכתצר אלנון, ויכרד אלתשבחות וכאטרה חאצר לא יגיב, פאלי וצל אלי קו׳ ברוך יוי לעולם אמן ואמן, פיגב אן יקול לד יני הגדולה אן יכטר בבאלה מה שנברא ביום ראשון מששת ימי בראשית, וענד קו' והגבורה יכטר בבאלה מה שנברא ביום שני, וענד קו' והתפארת יכטר בבאלה מה שנברא ביום שלישי, וענד קו' והנצח יכטר בבאלה מה שנברא ביום רביעי, וענד קו' והדוד יכטר בבאלה מה שנברא ביום חמישי, וענד קו' כי כל בשמים ובארץ לך יוי הממלכה והמתנשא לכל לראש, יכטר בבאלה באן כל דאתייאת אלוגוד וכל חקיקה פי אלוגוד פאיצא מן תלך אלדאת אלאזלייה אלחקיקייה אלחקייה, וענד קו' והעושר והכבוד מלפניד, יכמר בבאלה מא אעמאנא פי אלמדבר מו בעץ כרמה תע' אלדי לם יפעל דאלך ויעטיה לגירנא מתל כלאצנא מן יד אלמצריון אלתבעין לנא וקריעת ים סוף אמאמנא והעננים והמו והשלו והתורה ומים מן הצור וגיר דאלך כתיר, וענד קו' ואתה מושל בכל, יגרץ אלא אלרוחאניאת ואלנסמאניאת אלכלי ואלנזי אלדאתי ואלערצי אלמתקדם ואלמתאבר אלואחד ואלבתיר אלמתנאה ואלניר מתנאה אלעלה ואלמעלול אלדי באלקווה ואלדי באלפעל אלגוהר ואלערץ ואלואגב ואלממכן אלקדים ואלחאדת מן אלאשיא חאשא עלת אלעלל אן תדכל פי מא רכרנאה. וענד קו' ובידך כח ונבורה יעלם או כל מרתבה פי אלוגוד לא תשתאק למרתבה נירהא עלווא או ספלה אלא כל מרחבה קאנעה במוצעהא, וענד הו' ובידך לגדל ולחזה לכל, יעלם אן כל מרחבה פי אלוגור מפיצה ומסתפיצה, חאשא אלמרתבה אלאולי אלא הי מפיצה לא ניר, וענד קו' ועתה אלהינו מודים אנהנו לד, יעלם באן אלנוע אלאכיר והו אלאנסאן זברת אלעלם אלאספל לאנה אקרב אלי אללה תע' מן גמיע אלמוגוראת כמי יבין מו

to be found in the Dalâlat al-Haîrin III, end of chapter 20. As to the etymology of είναι (synonymous with the meaning of πρόνοια), see Munk III, 154 note 1 (French translation); Dr. Friedländer (the Guide of the Perplexed III, p. 90) translates the term: Management.

#### IIXXX

## הדה אלצורה,

פהדא שכל אלעאלם כרייא לא טולא. לאן לו כאן טולא לבטל פעל אלאונאת ואלחצאיץ אלדי בסבבה א



תצדר אלפיצאת אלכאמלה ואלאנואר אלבהייה, ויך איצ' מא בעד מן אלמבדא אלאוול יתואד נקץ חתי אנה יך אלמרתבה אלאכר אנקץ מחץ והדי מחאל.

ולים הנא יחתמל חביין דאלך אלי אלטרף, פאלי כאן עלי הדה אלצורה פתכון אלנהאיה קריב פן אלבדאיה כמא תרא, וכמא דכרו אלפלאספה פי כתבהם והו סר מן אלאסראר פאחפצה. גדא, פתצוור יא אייה אלנאצר מן הדה אלצורה, באן אלאנסאן אלא אסתלפת אלי וראה פאנצרכם אטואר עואיק אלי אלעלה אלאולי פי הדה אלצורה, והדה הי טריק אלרשעים אלמקוול פיהם כי לא ליןי המה, ואן אתנה אלאנסאן אללה תע' כמא קאל והיה אם שמוע תשמעו וכו' ונחתי מטר ארצכם בעתו, וקאל השמרו לכם פן יפתה לבבכם, וחרה אף יי מטר, תם יחבע דאלך בזכרון יציאת מצרים פי נמאר אלציצית וידכר אלסבת

פי קו׳ למען תזכרו באכראג אלזאן ויכתם כי אני יוִי אלהיכם מרתין עווין מא קאלו יוִי אלהינו יוִי אחד, תם יתכע דאלך בקו׳ אמת ויציב כאנה אשהד עלי נפסה בעקר ותיק באנה אלתום מא קד תקדם כמא דכרה פי אלברכות ואלפרשיות כמתל מא אלתומוה אלאבא בקו' עלינו ועל אבותינו על בנינו ועל כל דורותינו וכו' אלי נאבר אלדהר, חק ולא יעבור, ולא תצן אן הדה אלצפאת אלתי הי אהוב וחביב נחמר ונעים נורא ואדיר, אנהא צפאת לה תע' כמא קד סמעת דאלך מן בעץ כבראנא איצא ואנמא דאלך וצף אלתואם מא קד תקדם מן אלכלאם כמא קאל ומתוקן ומקובל מוכ ויפה הדבר הזה עלינו. תם יסרד בעד האלך אלאעתקאדאת אלתי תתם בהא אלמלה אליהודייה והו אלאקראר ברבובייתה תט' ואולייתה וענאיתה אלמתצלה באבאינא ובאן אלשריעה מן ענדה תע' כמא נקול אמת שאתה הו יוי אלהינו ואלהי אבותינו עזרת אבותינו אתה הוא מטולם מנן ומושיע לבניהם אחריהם, תם יחצר אלחנה אלצחיחה עלי גמיע דאלך והי אלבאתמה והי יציאת מצרים ואכראננא חרא מן תחת רקהם כמא נקור אמת טמצרים גאלתנו ייי אלהינו כל בכורי מצרים בדבר הרגת ובכורך גאלת אלי אכר אלברכה. תם אנה יסמוך נאולה לתפלה מעומד לאן כל מא יגב עליה בי מא תקדם חו מיושב פידכר אלברכה אלאולי פצילת אלאבות ותבאת אלברית מעהם ומעא נסלהם בקו' ומביא נואל לבני בניהם ואן לים לנא אסתקאמה אלא בזכות אברחם יצחק ויעקב, תם יתצוור פי אל ברכה אלתאנייה כאנה תע' מחייה מתים מתי שא אד דכר פי הדה אלברכה תחית המתים כמס מראר. ארבע לארבע אלאסתקצאת אד הי מתים באלחקיקא ואלכאמסה אלאנסאו ובער הרה אלשתי ברכות יקדסה תע' וינזהה ען ישבה שי מן מכלוקאתה באתה קדוש, ובשר דאלד יהיי כאטרה לטלב מא יחתאג מן אלגני אלדי לא יבכל, ואוול מא יטלב מו בארייה אלהאם אלעקל ליצלח אלאנסאן מטלובה, ולדאלך קדמו אתה חונן ראש לכל האמצעיות בעד שלש ראשונות, והדה אלברכה מקרונה בערהא אעני הרוצה בתשובה, כאנה יקול אן לים טלבתנא אלא אלהאם אלעקל למערפה אלתורה ולעבוד את יני כמא נקול השיבנו אבינו לתורתיך, ולמא לם יד לאלשביו בר טן אלכטא ואלולל אד הו מצחוב בדאלך וגב אלדעא באלצפח ולמנפרה פי חנון ומרבה לסלוח, תם יביין עלאמת אלצפח והו אלפרג מטא נחן פיה פיהול ראה בעניינו וריבה ריבינו ויכתם גואל ישראל. תם ידעי בצחה אלאבראו ואלנפוס פי רפאינו יןי ונירפא (sic) הושיעינו וניושעה, ויקרן בהדה אלברכה אלדעא פי חצור קותהא לחפין קותהא פי ברכת השנים, תם ידעו בנמע אלשמל פי מקבץ נרחי עטו ישר', ויקרן בראלך בצהור אלעדל ואנתצאם אלחאל פי קול ומלוך עלינו מהרה אתה לבדיך ברחמים בצדק ובמשפט, ויתצרע בקטע אלונארקה ואלמוסרים פי ברכת המינים, וילחק בדאלך באלראפה עלי אלצפוה אלבארצה פי קול על הצדיקים ועל ההסידים וכו', תם ידעי באעאדת אלשכינה לירושלת אד הו מהלא ללאמר אלאלאהי ולא יך דאלך אלא במלך והו אלמשיח מהרה ינלה בחיינו ובימינו אמן כן יאמר רחום, פאדי פרג מו דכר אלחנאת אלדוויייה ודאלך פי רצה ויקול ותחזינה עינינו בשובך לנוך לציון פיכייל אלשבינה כאנהא חאצרה בין יריה פירכע פי מודים ברכת ההודייה אלדי תצמנת הדה אלברכה באלאקראר לה תע' ואלשכר לה, ויתבע דאלך בעשיית שלום כאתמת אלתפלה ויד אלאנפצאל מן הצרת אלשכינה בשלום, כמא קאל שלום שלום לרחוק ולהרוב אמר יוי ורפאתיו, בעד הדה יפול על ברכיו ופניו לארץ ויחצר גמיע קואה אלבאטנה ואלצאהרה וישפוך רוחו לפני אלהי הרוחות ויקול לפניך אני כורע ומשחחוה ומתחנו, ויתפכר במא רתבוה לנא אלדי וצעוה ז"ל זיך כאטרה פי דאלד אלי אללה תע' ומצנועאתה אד מן אלסמנ גדא אן יקול אלאנסאן אלהי פני אליד באלמחסום ונהה אלי אלארץ לא אן אלגרץ אן אתנאהה אליה תע' ויסרד חלד אלמטאני אלי אכרהא. תם ינצב גלסתה ויקול ואנחנו לא נדע מה נעשה כי עליך עינינו עליך מתל אליך, ויסרד סדר היום ואלקדושה בטהרת לב ויחצר מענא דאלך אליום אלדי הו פיה פאן כאן יום אלאחד אלדי הו אבתרא מעשה בראשית פיקול ליני הארץ ומלואה פי לדוד מזמור, ופי אליום אלתאני יקול שיר מזמור לאנה נחלקו בו המים ברקיע פיקול גדול יוי, ופי אליום אלתאלת אלדי פיה צהרת אלארץ ואלחכם ואלחאכם יקול אלחי' נצב בעדת אל, ופי אלראבע אלדי פיה בלק אלשמם ואלקמר יקול אל נקמות יוי יעני אנה תעי יסתנקם מן אלגאלטיו פי עבאדת יהא, ופי יום אלכמים אלדי צהר פיה גמיע אלחיואן ופי דאלד מו אלענאיב מא חביין מן אכתלאף אנואעהא או חרכתהא מן תלקא אנפסהא וניר דאלך מן ענאיב אלחיואן פיקול הרנינו לאלהים עזינו לאן ברויתהא בעיו אלקלב יסבה לאלבארי ויעצם גל ועלא. ופי יום אלגמעה אלדי כמל פיה מעשה בראשית מעכלק אלאנ׳ יסאן אלדי יערף עצמה אללה תע׳ יקול יוי כולך גאות לבש, ואנמא כאנת הדה אלאפעאל ואגבה עלי אלאנכאן לאן בהכראר דאלך יכרג כמאל אלאנסאן מן אלקווה אלי אלפעל צרורה, ואמא לם כאנת הדה אלעבאדאת באכתלאף וצע אלאנסאן קאים ונאלם ומנהני, דאלך ליך עאבר אללה תע' בנמיע אעצא נסמה בתעבה ללה תע' עלי כל האל, ואמא לם נחן נקול הדה אלפצול באנפסנא. אעני קרית שמע ואלקדושה ומודים דרבנן ומא שאבההא מחל כל עצמותי תאמ' פדאלך לאן אלאנסאן לים ינפעה מא אקרבה גירה אלא מא אקרבה הו בנפסה פאלאשיא אלכציצה יקרבהא הו ואלאשיא אלמתוסטה ידיהא מע גירה כמתל אלמומוראת, ופי אלאשיא אלדי יכפי פיהא אלתקליד יקנעב מא קאלה אלגיר במתל אלברכות אלמתקדמה.

Here we have before us a historical treatise of what may be termed the Yemen Ritual. 1)

D.) A Theologico-Philosophical Discussion (Dialogue between a Mutakallem and a Philosopher) MS. pp. 72b (end)—74b.

והנא אכד פי אחצאר מעאני טלע פי באלי אחצארהא וליסתכיין ותתצח אלא פי מחצר רגל עאקל יהנה בין כצמין מתחאורין. פאקול אנה הצר מתכל ם ופיל סוף פי מחצר רגל עאקל יסמא אלבכת פטלב דאלך אלרגל ינמע בינהמא ועלמהמא אלעלם. פק אל אל מתכל מא אני לים אתפק ואלפילסוף אד מדהב אלפילסוף כלאף מדהב אלמתכלמין פאן כאן בסעאדתך אייה אלבכת אן תנמע בינגא וינצף אלפילסוף מן נפסה פנחן נסתמע ראיך. פא גא ב אל פיל סוף וקאל ללמתכלם אוצח מדהבך וכדאלך אנא אוצח מדהבי ואלבכת ירנח בינהמא, לאן כל פילסוף יערף מדהב אלמתכלמין ויערף נמיע אנזאיהא, ולים אי מתכלם יערף מדהב אי פילסוף והדי אלבכת יערף דאלך. פק אל אל מתכל מיערף מדהב אי פילסוף והדי אלבכת יערף דאלך. פק אל אל מתכל מיערף מדהב אי פילסוף והדי אלבכת יערף דאלך. פק אל אל מתכל מ

<sup>1)</sup> In enumerating the Yemen MSS., we have already called attention to an Arabic Hebrew Handbook of Ceremonial regulations (cf. Introduction p. 8. No. 10). Though the peculiarity of its contents merits a more exhaustive treatment, we content ourselves, in consideration of limited space, with reproducing only the two portions concerning and קדיש דרבנן. The former reads as follows (MS. Siddur p. כל נדרי ואסרי וחרמי וקונזי וקונחי וקונמי די נדרנא ודי חרמנא ודי אסרנא :(33b על נפשנא מיום הכפורים שעבר עד יום הכפורים הזה הבא לקראתינו לשלום. נדרנא לא נדרי ואסרנא לא אסרי וחרמנא לא חרמי כולהון יהון שביקין ומוחרין לא שרירין ולא קיימין כדכתי' ונסלח לכל עדת בני ישראל ולנר הגר בתוכם כי לכך העם בשננה. — The קריש דרבנן formula (MS. Siddur. pp. 45b-46 a), is thus יתנדל ויתקדש שמיה רבא דעתיד לחדתא עלמא ולאתאה מיתיא ולמפרק :worded חייא ולמבני קרחא ירושלם ולשכללא היכלא קדישא ויקירא ולמעקר פולחנא נובראה מן ארעא ולאתבא פולחנא די שמיא לאתריה בהדריה בזיויה וביקריה וימליד מלכותיה ויצמח פורקניה ויבע משיחיה ויפרוק עמיה בחיינא ובחייכון וביומיכון ובחייהון דכל בית ישראל בענלא ובזמן קריב ואמרו אמן: יהא שמיה רבא מברך לעלם לעלמי עלמין יתברך כו' אלי ואמרו אמן. על רבנן ועל הלמידיהון ועל תלמידי הלמידיהון דעסקין באוריתא קדישתא די בכל אתר ואתר ודי באתרא הדין יהי לכון ולהון חניא וחסרא מן קדם אבוהון דבשמיא ואמרו אמן. יהא שלמא, רבא משמיא וְסייעתא ופרקנא ורוחא וחיים ושובע וישועה ונחמה וכרנסה וכלכלה ורוח והצלה לנו ולכל These and other prayers are ישראל אמרו אכין. עשה שלום במרומיו בו'. punctuated above the letters, as is invariably the case with Yemen MSS, in general, especially when quoting Scriptural passages,

ללפילסוף וכיף אן אלפלאספה יערפו מדאהב אלמתכלמין ולים אלמתכלמין יערפו מדאהב אלפלאספה. פקאל אלפילסוף לאו אלמתכלם יחכם בחכם אלכיאל ויסמיה עקלא והדה נאיה דרנה וצל אליהא חכם אלמתכלמין ובלא שך אן הרה טריק אלעלומיין קד מר עליהא אלפילסוף פי וקת תעלימה, ופי וקת פלספתה קד רפצהא, ולדאלד תנד אלפילסוף יבחת ען חקיקה כל שי ויעתקד ולא יתכלם ויטלב אלברהא עלי כל שי באלחאכם אלעקלי אלדי דאלד אצלי כל טריק פי אלעלום גמיעהא. פקאל אלמתכלם ומו אין לד ברהאו לכל ישי פי אלונוד וכל מענא לא ברהאן עליה פלים הו באלוכיד ענדך, פלא מסאעדה ביני ובינך אלא באן תטרח טלב אלברהאן פי כל שי ותקתפי אתר אלמקלדין אלסאלבין פי טריה מו תהדמהם אלמתקרבין אלי אללה תע' באפעאלהם אלבירייה ואכלאקהם אלרצייה. פקאל אלפילסוף היה את אייה אלמתכלם אן כל מן יצדק במא יסמע פהו פאסד אלמואג עסר אלעלאג, ומא מתל אלמקלד פי אלעלום אלא מתל נמאעה עמיאן מתראבטין יקודהם ואחד בציר פאלי עתר עתרו אלנמיע ולים ענדי לאלחקליד פי אלעלום קדר, אד אלחקליד שאן אלעמיאן והו חנאב אלתחקיק, אלא אני טלבת לכל שי ברהאן צרורה אד אלברהאן הו מיואן אלעלום כמחל אלמיזאן ללאשיא אלמחסוסה אלמוזונה וכל עלם ענדי לא ברהאן אליה פלים אלתפת אליה. פקאל אלמתיכלם חקא אן טאלב אלברהאן לא יך אלא פי מרתבה אלאנביא ואלכלפא או קריב מן מרתבתהם ואנת אייה אלפילסוף קצר עו תלך אלמרתבה אד הי בעידה אנד. פתענב אלפילסוף וקאל אלאן טאבת נפסי וטאב כאטרי כמא דכרת אלאנבייה ואלאולייא ואלכלפא אלדי דאלד הו מטלובי אד לא יפוקו הולאי אלמדאכיר עלי אבנא גנסהם אלא במע ירפת אלוגד עלי מא הו עליה ולהדי אכתלפת מראתבהם פי אלאסמייה אנביא ואולייא ועלמא עלי קדר מראתב מערפתהם פי אלוגוד פלא תטיב נפסי ויצפי כאטרי חתי אעלם אין מרתבתי מן הדה אלמראתב לעלי ארתקי דרנה. לא כמתלך אייה אלמתכלם אלדי תנכר עליי בקרבי מו אלעלמא ותסבתני במא תקדר עליה מן אלכלאם, ולם תעלם באנך לא תנתהי אלי מרתבתי נאהיך מרתבת אלעלמא אלדי אנא טאלב אן אתמסך במראתבהם, אלדי עלמו טביעת אלוגוד חקא. קאל אל מת כלם ומא לך אייה אלפילסוף וטלב הדה אלמרתבה אלעוי פקצר ען טלב חקיקא כל שי פאלברהאן ואסלך פי טריק מן הו אעלם מנד במא חקדם לה מן אלעלום מן קבל אן תכלק ולא תטלב מא לים תצלה ותסתדעי איצא לים פיך ומא מתאלך ענדי אלא כמן יטלב עיש מן אלחאנה, פקיל לה אין בלדך קאל בלדי גבל אלסמד, פקיל לה אתית מן גבל אלסמד תמלב אלעיש, פכר אייה אלפילסוף בקדרך מן אלעלום אקתדי במן קכלך ואתרך

ארבאקי. פקאל אלפילסוף הדי אלכלאם אלמסכת לא יגוז פי מחצר אלבכת כבירנא פאטלם אייה אלמתכלם או אלחק לים במכלוק מע אלבשר ואנמא הו מתכלם ולו יעמר [אלאנסאן] אלאף מן אלסנין לם יכמל אלעלום ולא יצל עקלה אלי בעין בעצהא ולם נחצר פי מקאם אלבכת אלא ליהדינא אלי טריק אלהדו ודכרת אלברהאן וחקאיק אלאשיא דעה ענד אד לים יליק אלא באהל אלעלם כמא דכרת וכם נאס אתובחנתד וכם נאס טלבוהא ולם חצל עקולהם אלא אלי בעצהא אעני מקצר אלברהאן כאתרך יא אייה אלמתכלם דכרך ללברהאן ואלחקאיק ואתבע כיאלך אד תאבע אלכיאל לא יערף מא הו אלברהאן ולא מא הי אלחקיקה ומא מתלך ענדי אייה אלמתכלם בדכרך אלברהאן ואלאנכאר עליה לא מתל אלכפא אלדי קאל אנה מלב בנת עין אלשמם ליתווונהא, פלמא גלבת מנה חלף אן זאר ראי וגרהא ולדאלך לא יצהר אלא באלליל דאימא, הכדי בערך עו אלברהאו ובעדה ענד, פאלמשורה לך מני אייה אלמתכלם באו חסד אדניך חתי לא תויד תסמע שייא מן אלעלום אד אלתקליד כאפילך פי דאלך ומאנקץ עליך מו דאלך פאלכיאל יופיה לד, ואמא ענדי פאן אלתקליד אנקין אלעלום לא סימא באלאשיא אלמערופה באלמחסוסאת. פקאל אלמת כלם אראך אייה אלפילסוף בחדקד תטלב תסרק מדהבי ותקול אני אחבע אלכיאל ואצרב ען חכם אלעקל ולם תעלם אנד אנת טאלב דאלד מו אלקביח תסמייתד ללמערופאת באלחס כמאלא, ואלמנהולאת אלדי לא תערת אלא באלברהאן בעד תעב איצא תסמיה עקלא, והדי כלאף ולים לך חאכם פי כל אמר מן כלאסך אלא אנך תטלב בטמעך אלדי הו אלכיאל חקיקה מא לם תבאלה באלאחכאם אלכיאלייה ואלוהמייה. פצחך אלפילסוף וקאל הכדי הו מערפת אלחק ובהדי תטיב אלנפום מו חית אקרית או אלחאכם אלעקלי יטלב יגרב אלחאכם אלחסי אליה ויסרקה יחלה פי מחלה, ולדאלך למערפת אלעקל אן מערפת אלמחסוסאת דאתרה פאנייה לא בקא להא, פכיף יאמן אלעקל אליהא, ואמא אלמעקולאת פאנהא באקייה דאימא לא תפנא והדא ענדי אנל מרחבה פי אלעלום ואעו כל דרגה עלי מא קאמת אלבראהין אלחקיקייה אליקינייה עלי דאלך, והדי הו גאיה אלאנסאן מן חית הו אנסאן, פאנצר מרתבתך אייה אלמתכלם באלקיאם אלי הדה אלמרתבה פאנך בלא שך תנצר נפסך פי אספל אלסאפלין דאלך אן נצרת בעין קלבך במואזאתר אלי אערף מנד פי מערפת אלונוד אללהם אלא אנך תקול לא אערף מנך פי אלוגוד בחכם חסך עלי אנזא אלמונוראת בטלת חגתי עליך לאן מן כתר נהלה פהו מננון ורואה אלאעראץ מנה, וכדי קאלו עלמא בני אסריאל פי מחלך שמים חשך לאור ואור לחשך וכפא איצא ללמתכלמין במא דכר ר' ו"ל פי אכר אלמו אלאוול מן

#### XXXVIII

אלראלה ') פאסמע נציחתי לך אייה אלמתכלם וארתקי אלי הדה אלדרנה אלעליא ואחכם בחכם אלעקל ולא תבקא פי מרתבה אלנסואן, ואלצביאן, פאן אלעליא ואחכם בחכם אלעקל ולא תבקא פי מרתבה אלנסואן, ואלצביאן, פאן דאלך מא ינפעך איד יום תטלב במא קדמתה ידך, פאן סמעת משורתי לך כנת מן אלפאיזין ואן תרכתהא כנת מן אלבאסרין. היניד א סתנאת אלמתכלם באלבכת וקאל לה אמא תסמע . . . °) בכוני אסמע אלארא אלצח דה (?) מן נירי ויסומני בהדי אלי אנקין ראי פכפה עני ותכלם ביננא באלנציתה. תם אנא ב א לבכת וקאל משורתי אלנאצחה באנך תקף אייה אלמתכלם אעלמך (וערפך) [ואערפך: מחקד מעלי ארתקי אלי הדה אלרונה אלדי וצפתהא. היניד נלם אלמתכלם יתעלם מע אלבכת ואלפילסוף אלרונה אלדי וצפתהא. היניד נלם אלמתכלם יתעלם מע אלבכת ואלפילסוף נלם יעלם אלבכת פאן כאן אייה אלנאצר פי הדי אלררש ופהמת נרצי במא אלקיתה אליך בין האדין אלמתחאורין ופהמת גרץ כל ואחד מנהמא פדאלך הו אלמתכלמין יעינך נדא עלי מא קצדתה. פאנצר מא קאל הנאך וקדפרק לך ז"ל אלמתכלמין יעינך נדא עלי מא קצדתה. פאנצר מא קאל הנאך וקדפרק לך ז"ל פי הדה אלמקדמה בין חכם אלעקל ואלכיאל ').

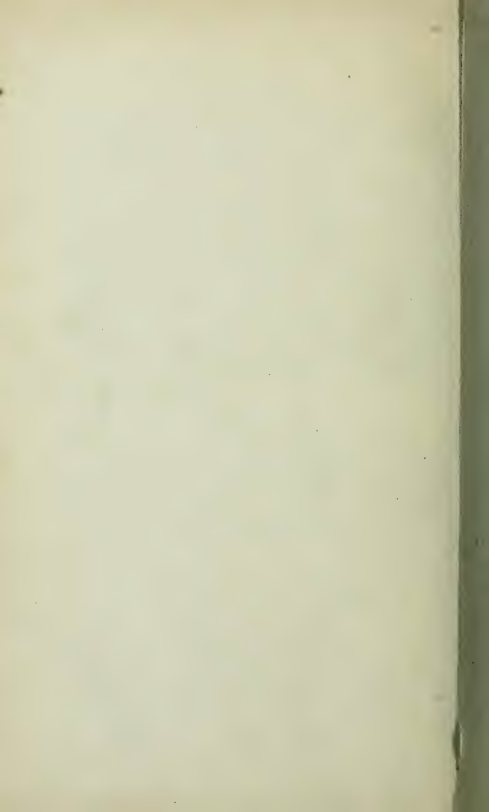
<sup>1)</sup> He undoubtedly had ch. LXIII of Dalâlath al-Hairīn vol. I in view.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Here about eight words are illegible in the MS.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) He means Maimûni in the Moreh I chapter 73, in the eleventh Proposition אלמקרמה אלחאריה עשרה; see Arabic text in Munk's "Le Guide" etc. I, 116a, ff.

<sup>&#</sup>x27;) Ibidem, in the אלמקרמה אלעאשרה (p. 113a, ff.).

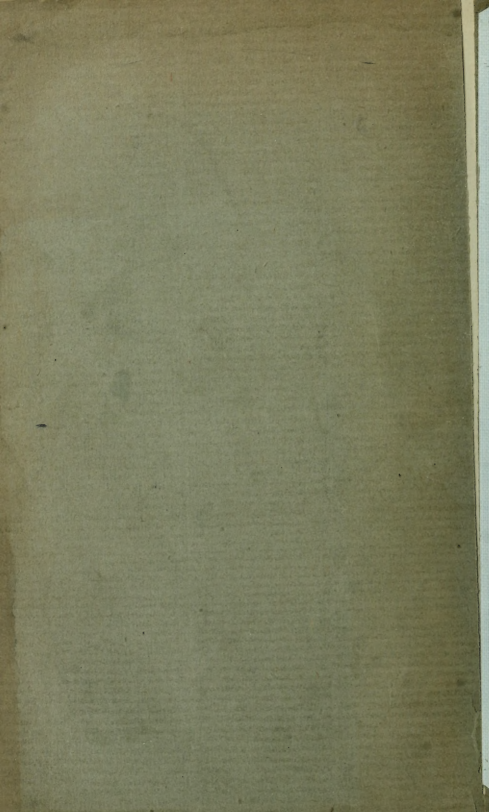




o unkno al and ary to

OCKET

RARY



BS 1225 K65

Kohut, Alexander
Notes on a hitherto unknown
exegetical, theological and
philosophical commentary to the

Pentateuch

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

D RANGE BAY SHLF POS ITEM C 39 11 14 25 05 007 7